I

https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.2633680

Pist1s

PraXlS F;?CPRESS

pistispraxis/index

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos:
0 Modelo Diamante como referencial
teorico-pratico

Mary Rute Gomes Esperandio 2]
Curitiba, PR, Brasil
[a] Pontificia Universidade Catdlica do Parana

Carlo Leget [b]
Tilburg, Holanda
[b] Universidade de Tilburg

Como citar: ESPERANDIO, Mary Rute Gomes; LEGET, Carlo. Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos:
0 Modelo Diamante como referencial tedrico-pratico. Revista Pistis & Praxis, Teologia e Pastoral, Curitiba:
Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026. DOI: http://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Resumo

Nos Cuidados Paliativos (CP), o cuidado espiritual é reconhecido como dimensao essencial do cuidado
integral; contudo, no Brasil, ainda sdo escassos modelos sistematizados e formacao especifica para sua
aplicacdo profissional, especialmente no dmbito da capelania hospitalar. Este ensaio apresenta, de modo
detalhado, o Modelo Diamante de cuidado espiritual nos CP e discute sua aplicabilidade para a pratica
profissional. Trata-se de um ensaio tedrico-reflexivo, de natureza conceitual e propositiva, fundamentado

lalDoutora em Teologia pela Escola Superior de Teologia, e-mail: mresperandio@gmail.com

bl Doutor em Filosofia pela Catholic Theological University of Utrecht, em Utrecht, Holanda, e-mail: c.leget@uvh.nl

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 1/16


https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2175-1838
https://periodicos.pucpr.br/pistispraxis/index
https://orcid.org/0000-0001-8521-8794
https://orcid.org/0000-0002-6647-8141
https://www.pucpress.com.br/

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
BY

o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico

na literatura cientifica sobre cuidado espiritual e CP, com énfase no Modelo Diamante. O modelo oferece um
itinerario de cuidado orientado pela identificacdo de tensdes e necessidades espirituais nesse contexto,
favorecendo a avaliacdo e o acompanhamento do sofrimento espiritual. Ao propor uma linguagem
estruturada e clinicamente aplicavel, o Modelo Diamante pode fortalecer a atuacdo profissional da
capelania e favorecer sua integracdo as equipes interdisciplinares. Conclui-se que o avanco do cuidado
espiritual no Brasil requer ampliacdo de pesquisas, formacdo qualificada e maior integracio
interdisciplinar, visando consolidar praticas éticas, competentes e contextualizadas.

Palavras-chave: Necessidades espirituais. Modelo Diamante. Capelania Profissional. Espiritualidade e
Saude. Cuidado espiritual.

Abstract

In Palliative Care, spiritual care is recognized as an essential dimension of holistic care; however, in Brazil,
systematized models and specialized training to support its professional application remain scarce,
particularly within hospital chaplaincy. This essay presents, in detail, the Diamond Model of spiritual care in
FPalliative Care and discusses its applicability to professional practice. This is a theoretical-reflective essay,
conceptual and practice-oriented, grounded in the scientific literature on spiritual care and Palliative Care,
with an emphasis on the Diamond Model. The model offers a care pathway guided by the identification of
spiritual tensions and needs in this context, supporting the assessment and follow-up of spiritual suffering. By
providing a structured and clinically applicable framework, the Diamond Model can strengthen professional
chaplaincy and foster its integration into interdisciplinary teams. We conclude that advancing spiritual care
in Brazil requires the expansion of research, qualified training, and stronger interdisciplinary integration,
aiming to consolidate ethical, competent, and context-sensitive practices.

Keywords: Spiritual needs. Diamond Model. Professional chaplaincy. Spirituality and Health. Spiritual care.

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 2/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
BY

o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico

Introducao

Dizem que a Arte se antecipa a Ciéncia. Exemplo dessa afirmag¢do pode ser visto na obra de Tolstdi
(1886/2009), o romancista russo que, com precisdo, descreveu a experiéncia de dor e de sofrimento
insuportaveis durante o processo de morrer de um homem chamado Ivan Ilitch. Essa novela de ficgao,
A Morte de Ivan llitch, foi publicada em 1886. Nela, Tolst6i narra com detalhes o que foi a morte desse jovem
juiz no auge de sua carreira publica, com 45 anos de idade, casado, pai de um casal de filhos, que morreu
em decorréncia de uma doenca incuravel, com dores alucinantes. Os médicos, ndo sabendo mais o que fazer
em termos curativos, deixaram de cuidar dele, abandonando-o com sua “dor total” - entendida como dor
que inclui sintomas fisicos, sofrimento mental, problemas sociais e sofrimentos emocionais (Saunders,
2004). Tolstéi descreve a morte de Ivan, destacando que seu sofrimento se exacerbava a medida que se dava
conta da soliddo em que vivia e da falta de sentido que foi sua vida.

Embora seja uma novela de ficcdo, A Morte de Ivan llitch é uma narrativa atemporal sobre o
enfrentamento da finitude em situacdo de enfermidade grave e do impacto da dimensdo espiritual e do
sentido na percepcdo da dor e do sofrimento. A sensibilidade do escritor ndo apenas mostra o quanto o
sofrimento é potencializado quando ndo se encontra sentido para a experiéncia vivida, mostra também o
quanto a forma de exercer o cuidado da pessoa enferma pode aliviar a dor e o sofrimento decorrentes da falta
de sentido, funcionando como vetor de promoc¢do da dignidade humana no encerramento da biografia. Ivan
Ilitch morre em sofrimento fisico e espiritual, sem receber o que hoje se denomina Cuidados Paliativos (CP).

De 1886 até os dias de hoje, as tecnologias no campo da saiilde muito tém se desenvolvido. Mas sera
que o cuidado da pessoa que enfrenta uma enfermidade grave tem se desenvolvido em igual medida?
0 avango tecnoldgico tem contribuido de modo significativo no controle de sintomas (dor, problemas
respiratorios, questdes de nutri¢do etc.), aumentando a resiliéncia do organismo e prolongando a vida por
meio da producdo de novos medicamentos e aparatos.

Contudo, apesar desses avancos, o Brasil ocupa o 792 lugar entre 81 paises no ranking mundial da
qualidade da morte (Finkelstein et al., 2022). Isto € um retrato contundente da distancia entre o progresso
tecnoldgico e o cuidado humano no fim da vida, revelando que, embora se saiba como prolongar a vida,
ainda ndo se aprendeu plenamente a cuidar de quem esta morrendo. Parece, assim, que as tecnologias e o
cuidado técnico tém ocupado lugar de proeminéncia e tém seus beneficios. Ao mesmo tempo, entretanto,
tais beneficios colocam a sociedade frente a um paradoxo esdrixulo: de um lado, a oferta de procedimentos
de alta tecnologia com poder de prolongar a vida, mas com a consequéncia, no limite de seus usos, de uma
pratica caracterizada como “obstinagio terapéutica” ou distanasia (Pessini, 2007). Em outras palavras, um
cuidado “a beira do abismo”, posto que prolonga a vida a um alto preco de sofrimento e dor. Por outro lado,
estas ofertas de cuidado fazem emergir uma luta pelo exercicio da autonomia, e expressa o que tem sido
caracterizado como “direito de decisdo sobre a propria vida e morte”, a eutandsia (Pessini, 2007). Assim,
o cuidado “desproporcional”, desequilibrado, sem uma integra¢do de todas as dimensdes humanas, gera
uma forma de cuidado no minimo estranha, tomando o corpo fisico como objeto de intervengdes
desmedidas sem consideracdo de sua dimensao imaterial, ou, espiritual.

Neste contexto, levanta-se a questdo sobre a forma como o ser humano pode enfrentar uma doenga
grave, progressiva, sem possibilidade de cura. Pergunta-se: as tomadas de decisdo estariam, entdo,
condenadas a orbitar entre os polos da distanasia (“prolongamento da vida” a qualquer custo) e da
eutandasia (“abreviagdo da vida”)?

No debate bioético brasileiro, tem-se utilizado também o termo ortotandsia para caracterizar o
morrer no tempo certo, com recusa de interven¢des desproporcionais e foco no conforto, na dignidade e na
proporcionalidade terapéutica. Para além dessas categorias, o moderno movimento hospice tem sido
compreendido como portador de um ideario ampliado de “boa morte”, que ndo se limita a suspensao de

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 3/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
BY

o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico

tratamentos, mas enfatiza o processo do morrer como experiéncia humana dotada de sentido. Nesse
contexto, Floriani (2013) propde o conceito de kalotandsia, entendido como um modo de morrer mais
suave, socialmente compartilhado e marcado por uma disposi¢do existencial que atribui sentido a morte e
ao morrer. Tal concepcdo destaca que a auséncia de sentido intensifica o sofrimento, enquanto a
possibilidade de ressignificacdo da experiéncia pode transformar a vivéncia do fim da vida. Sob essa
perspectiva, o sofrimento de Ivan Ilitch pode ser lido como a antitese desse ideario: uma morte solitaria e
dolorosa, na qual a falta de sentido exacerba a percepc¢do da dor, reforcando a relevancia de modelos de
cuidado espiritual capazes de favorecer a busca de sentido no processo de morrer.

Como prover cuidado face ao enfrentamento da morte, com base em valores tais como autonomia
e dignidade? Como prover uma “morte digna” ou melhor, um “cuidado digno”, sem a negligéncia que
caracterizou o personagem da obra de Tolst6i? O que essa peca literaria tem a nos ensinar acerca do cuidado
espiritual no cendrio de uma doenga grave e sem possibilidade de cura? Haveria, hoje, um modelo de
cuidado capaz de atender “Ivans” que estdo morrendo sem o cuidado do qual precisam? Este ensaio
apresenta “a arte de morrer”, ou o Modelo Diamante de cuidado espiritual, desenvolvido pelo pesquisador
holandés, Carlo Leget (2007; 2017a). Esse modelo tem sido usado em varios paises europeus e, atualmente,
foi adaptado como um instrumento para monitorar a dimensio espiritual de pacientes em CP, o Utrecht
Symptom Diary-4 Dimensional - USD-4D (De Vries et al.,, 2021). Trata-se, pois, de um ensaio tedrico-
reflexivo, de natureza conceitual e propositiva, fundamentado na literatura cientifica sobre cuidado
espiritual e CP, com énfase no Modelo Diamante de cuidado espiritual, apresentado como uma ferramenta
pratica para ser utilizada, tanto por capeldes quanto por profissionais da saide que desejam atender as
necessidades espirituais de pessoas enfermas. O ensaio discute ainda, as implicacdes do Modelo Diamante
para a atuacdo profissional da capelania e de equipes interdisciplinares em CP.

Cuidado espiritual no cenario dos Cuidados Paliativos: a preméncia de sua
integracao na assisténcia as pessoas enfermas

Estudos apontam que a espiritualidade tem efeito moderador sobre fatores associados ao
sofrimento no fim da vida, incluindo dor (Oliveira et al., 2020), depressdo (Nelson et al., 2002), perda de
dignidade (Chochinov, 2023) e desejo de morte antecipada (Wilson et al., 2007). A assisténcia espiritual
colabora, também, nas tomadas de decisdo (Leget, 2017a; 2017b) e na resolucdo de conflitos psicoldgicos
e espirituais no processo de terminalidade, podendo ser considerada um dos maiores indicadores de boa
assisténcia em fim de vida (Williams, 2006). Conforme a Organizacdo Mundial da Saude, o cuidado
espiritual é um componente intrinseco as boas praticas de CP (Connor, 2020, p. 13). Quando as questoes
espirituais sdo abordadas de forma inadequada, isso pode resultar em angustia espiritual, como perda de
dignidade, falta de sentido, desesperanca, crengas religiosas conflitantes, culpa, desmoralizacido, ameaga a
continuidade do eu e incapacidade de encontrar conforto espiritual (Sinclair; Chochinov, 2012).

Vale notar, ainda, que ndo apenas no contexto dos CP, mas nos diversos cendrios de hospitalizacao
e de cuidado de pessoas enfermas, estudos demonstram que quando as necessidades espirituais das
pessoas enfermas sdo atendidas, ha menor prevaléncia de depressido (Koenig; George; Peterson, 1998);
maior sensa¢do autorreportada de bem-estar (Balboni, M.; Balboni, T., 2019; Balboni, T. et al, 2011;
Gijsberts et al.,, 2019); menor dor e mais energia em pacientes com cancer e maior adesdo ao tratamento
(Sherman et al., 2005); menor indice de re-hospitalizagdo (Balboni, M. et al.,, 2014); menor demanda sobre
as equipes de enfermagem (Koenig; Mccullough; Larson, 2001); e melhora no enfrentamento de sintomas
no contexto da Saide Mental (Hefti, 2011).

De modo notavel, estudos destacam, ainda, diminui¢do de custos financeiros, causando um impacto
econdmico significativo na distribuicdo de recursos para a Saude. Isto foi observado nos estudos de Balboni

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 4/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
BY

o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico

et al. (2011), nos quais os autores apontaram menor uso de Unidades de Tratamento Intensivo. Ja
Cummings e Pargament (2010, p. 44) destacam impacto econdmico em fun¢do de menos tempo de
hospitalizacdo. Estes autores fazem referéncia a uma pesquisa conduzida por Iler, Obenschain e Camac
(2001) sobre uma significativa redugdo no tempo de hospitalizacdo, de 3.3 dias a menos do que o grupo
controle que ndo recebeu cuidado espiritual ou nenhuma visita do capelao hospitalar.

Todas essas consideracdes evidenciam que cuidar da dimensdo espiritual em situacdes de
enfermidade e, em especial, no fim da vida, é um processo delicado. Este ensaio parte da perspectiva de
“dimensao espiritual” tal como proposta pelo Grupo de Trabalho da European Association for Palliative Care,
que a conceitua como

adimensao dinamica da vida humana que se relaciona com a forma como as pessoas (individualmente e em
comunidade) experienciam, expressam e/ou procuram significado, proposito e transcendéncia, e a forma
como se ligam ao momento, a si préprios, aos outros, a natureza, ao significativo e/ou ao sagrado (Nolan;
Saltmarsh; Leget, 2011).

E importante salientar que a “abordagem” da espiritualidade com vistas a sua integracdo na pratica
de cuidar ndo é o mesmo que fazer cuidado espiritual. Uma abordagem da espiritualidade pode ser
realizada com um pouco de treinamento em algumas ferramentas especificas para isso, como o acrénimo
FICA (Fé; Importancia da Fé; Comunidade Religiosa a qual pertence; Atender as necessidades espirituais).
Essa ferramenta foi desenvolvida por Christina Puchalski, diretora do Instituto George Washington para
Espiritualidade e Satide (Puchalski; Romer, 2000).

O cuidado espiritual, propriamente dito, diz respeito, sobretudo, a uma pratica de cuidado.
Fundamentado na perspectiva de espiritualidade enunciada nas linhas anteriores, tem-se entdo que o
cuidado espiritual ndo é sindonimo de “cuidado religioso”. O cuidado religioso busca dar assisténcia as
necessidades estritamente religiosas de uma pessoa, a partir de um quadro de referéncia religioso,
geralmente confessional, vinculado a dogmas e doutrinas, que assume uma perspectiva ética especifica, em
alinhamento com a religido que define seus contornos e orienta escolhas morais (Esperandio, 2014).
0 cuidado espiritual, por sua vez, diz respeito a

um tipo de assisténcia fundamentado na identificagio e aten¢ido a demandas ligadas a espiritualidade. [...]
Inclui ajudar as pessoas na busca por sentido, proposito, esperanga e conexao em situagdes que parecem
profundamente sem sentido ou esperanga, como em caso de doenca grave, progressiva e que ameaca a
continuidade da existéncia. Cuidado espiritual implica olhar acurado, escuta atenta e compassiva, que acolhe
a pessoa que sofre, buscando minimizar seu sofrimento, seja ele fisico, emocional, psicossocial ou espiritual
(Esperandio; Leget, 202043, p. 546).

A provisdo de um cuidado espiritual benéfico a pessoa enferma passa pelas competéncias pessoais
e profissionais de quem cuida (Leget; Boelsbjerg, 2023). E um processo essencialmente relacional que
emerge no encontro entre duas ou mais pessoas, envolvendo multiplas dimensées da realidade: a natureza
hermenéutica do cuidado espiritual; o préprio contexto (o espago) onde se da tal encontro e o modo como
esse processo se desenrola: perpassado por uma escuta sensivel, marcado por uma postura aberta ao que
estd acontecendo naquele momento Unico, que acolhe a vulnerabilidade por meio de uma presenca plena
(Leget; Boelsbjerg, 2023, p. 83-84).

Um estudo de revisdo da literatura cientifica produzida no Brasil sobre espiritualidade nos CP
(Esperandio; Leget, 2020b) apontou que, em relacdo a pratica do cuidado espiritual, especificamente, esse
tema é pouco investigado, sua no¢do ndo é clara; ha pouquissimos modelos disponiveis; ndo ha protocolo
especifico ou treinamento sobre como realiza-lo, ficando dependente da vontade, intuicdo e da prépria
espiritualidade de profissionais da satide. O estudo mostrou ainda que tal cenario é decorrente do fato que

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 5/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
BY

o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico

profissionais da saude tém dificuldade de reconhecer as necessidades espirituais e, por conseguinte, de
atendé-las. Porém, quando as reconhecem, em geral ndo sabem o que fazer. Em uma amostra de
242 pacientes em cuidados de fim de vida, Carvalho et al. (2019) encontraram que menos de 15% dos/as
pacientes tiveram suas necessidades espirituais atendidas e/ou receberam apoio psicolégico.

A partir do cendrio aqui exposto, a proposta apresentada contribui tanto para o incremento do
trabalho de capeldes que, geralmente, ndo possuem formacdo especifica (em sua maioria, sdo lideres
religiosos chamados pelo hospital para prestar, voluntariamente, o trabalho de assisténcia espiritual),
quanto para instrumentalizar profissionais da saide que desejam integrar o cuidado espiritual em suas
praticas e ndo sabem como fazé-lo. Assim, emerge a pergunta: “como oferecer cuidado espiritual, na pratica,
no contexto dos Cuidados Paliativos?”.

Comecando com o espaco interior - o centro do cuidado espiritual

Espaco interior de quem? Por que comecar com o espaco interior? Ndo ha como exercer o cuidado
espiritual para o outro sem exercer também um cuidado de si mesmo. A qualidade do cuidado espiritual
estd intimamente ligada ao espago que o/a profissional do cuidado é capaz de fornecer a outrem. O espaco
interior de quem fornece cuidado espiritual precisa comportar também a outra pessoa, ora enferma, para
que o cuidado seja viabilizado. E por isso que o exercicio do cuidado espiritual convoca a olhar para o
proprio espaco interior, permanecendo ai, “contemplando-o”.

As vezes é possivel “investigar” o espago interior de um modo cognitivo, racional. Contemplar o
espaco interior, porém, diz respeito a entrar em contato com as emocdes, sensacdes e sentimentos. Essas
sensacdes e emoc¢des podem levar a pessoa para um lugar, muitas vezes, de sofrimento. Deparar-se com o
sofrimento demanda entrar em contato com o sentido (ou com a perda de sentido) que é colocada naquela
experiéncia. O acesso ao espaco interior e o olhar para os sentidos colocados na experiéncia permite
perceber “sentidos previamente prontos”, imputados a priori, que podem ser limitadores de uma percepg¢ao
mais ampla para a experiéncia presente. Conectar-se com o préprio espaco interior e o do outro no
momento presente é o que caracteriza a “presenca plena”. A presenca fisica ndo garante presenga plena.
Se o espaco interior estiver fechado, nada acontece. Mas se for aberto a conexdo com o outro, por meio da
presenca plena, algo inusitado podera emergir. Para isso, é preciso, também, tempo e siléncio, sem a
preocupacdo de preencher os siléncios. Por vezes, a mente transporta o ser humano para um "nao-lugar”
provocando a desconexdo com o outro. Quando isso ocorre, ja ndo estamos mais presentes, nosso espaco
interior se fechou e ndo estamos mais conectados com o outro a nossa frente. A saida é apenas reconhecer
que houve um "fechamento” do espaco interior e retornar para esse lugar de abertura, de poténcia de um
cuidado simultaneo - de si mesmo/a e da outra pessoa que necessita de cuidado.

No livro Art of living, Art of Dying (Leget, 2017a, p. 59-61), o autor ilustra o conceito de espaco
interior por meio de uma narrativa apresentada pela escritora, psicéloga e paliativista francesa, Marie de
Hennezel. Trabalhando com pacientes com enfermidades terminais em um hospital de Paris, a psicéloga
conta em seu livro, Intimate Death (Hennezel, 1997), sobre um amigo pessoal que decidiu por fim a sua
propria vida. Seus pais sofriam de deméncia na velhice e ele estava determinado a ndo ter o mesmo fim. Por
conta disso, ele planejou terminar sua vida aos 65 anos buscando viver, até essa idade, o mais plenamente
possivel. Porém, ele ndo queria ficar sozinho em seus ultimos momentos e perguntou a Hennezel se ela
estava disposta a estar com ele, como a amiga mais préxima. Ele nio lhe pedia ajuda para terminar com a
prépria vida, mas apenas para estar 1a. A autora descreve como, ao ouvir essa pergunta, sua primeira reacao
foi de raiva, resisténcia e desapontamento. Mas Hennezel nido respondeu reativamente. Abriu um espaco
interior para conectar-se com o espaco interior de seu amigo, entendendo que por tras daquele pedido
havia uma pergunta mais importante: se podia contar com ela como amiga, mesmo nos momentos mais

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 6/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
BY

o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico

dificeis. Ela prometeu estar 14, embora achasse tal plano um absurdo. A autora descreve como a abertura
de seu espaco interior permitiu também a seu amigo criar um novo espa¢o em sua alma permitindo-lhe ter
confian¢a no futuro novamente.

Como observa Leget, esta histdria é bastante ilustrativa do conceito de espaco interior e demonstra
porque este é tdo central para a arte de morrer. Hennezel experienciou em seu espaco interior emogdes
conflitantes, mas soube encontrar um equilibrio e escolheu respeitar o pedido de seu amigo. O autor
observa que o espaco interior de Hennezel parecia ter sido transferido para o amigo pela forma como
respondia a ele, pois alguns meses mais tarde, o espacgo interior de seu amigo também havia se modificado.

0 espaco interior ndo é limitado a mente ou ao corpo. Ele € mais bem compreendido como uma metafora
que “situa-se na encruzilhada da espiritualidade, da psicologia, da capelania, da ética e do servigo social. Esta
aberto a dinamica que desempenha um papel em todas essas disciplinas e pode ser traduzido e trabalhado em
termos dos conceitos e estruturas que lhe sdo centrais” (Leget, 20173, p. 63, traduc¢do nossa). Além disso, é
facilmente conectado as grandes tradi¢des espirituais, como o Cristianismo, Islamismo, Judaismo, Hinduismo,
Budismo e outras. Ao mesmo tempo ndo se limita as tradi¢cdes religiosas, mas diz respeito aos elementos dessas
tradi¢des que estdo relacionados a um pano de fundo antropolégico compartilhado. Isso, entretanto, “ndo
significa que possa ser encontrado em todos os lugares no mesmo grau. Algumas tradi¢cdes espirituais sio mais
focadas no espaco interior do que outras” (Leget, 20174, p. 63, tradu¢io nossa).

De que forma o espago interior pode ser lugar para a pratica do cuidado espiritual em situacées de
enfermidade ameagadoras da continuidade da vida? A partir dessa pergunta investigativa, Leget encontrou
um modelo na histdria, precisamente, durante o periodo da “peste negra”, no século XIV, uma pandemia que
devastou mais de 60% da Europa Ocidental. O modelo da arte de morrer bem foi inspirado na Teologia
medieval, representada nas 11 xilografias que expressam a luta espiritual final (travada entre anjos e
demodnios) experienciada pela pessoa em seu leito de morte, no periodo medieval. A arte de morrer bem
era vista como a arte de fazer as escolhas certas, ndo ceder as tentagdes demoniacas e se apegar a inspiracao
e orientacdo dos anjos e santos (Leget, 2017a).

A proposta pratica de Cuidado Espiritual nos Cuidados Paliativos como “Arte
de Morrer Bem”: o0 Modelo Diamante

Inspirado na tradigdo medieval da arte de morrer bem, o Modelo Diamante consiste em cinco temas que
expressam, cada um, suas polaridades préprias (conflitos espirituais envolvidos no processo de morrer) (Leget,
2017a). Esses temas compdem a dimensao espiritual e estdo dispostos em um modelo claro, podendo ser, desse
modo, de grande ajuda para a pessoa enferma, cuidadores e familiares. O modelo pode ser ttil tanto para fazer
as proéprias escolhas quanto para a comunicagdo entre as diferentes partes envolvidas (Leget, 2007, p. 315). Em
cada um desses temas, sdo sugeridas algumas perguntas-chave para guiar uma conversa, tal como mostrado na
figura do diamante (Figura 1).

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 7/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico BY
Figura 1 - Modelo Diamante

Apego/Relagoes Questdes Pendentes (culpa,
O qué ou quem te “segura”? _vergonha e perdéo)

a 4 ? - N o
Quem ou i,q.ﬁje teda f‘i“?a- - Quando vocé olha a sua trajetoria
O que e dificil para voce se de vida, o que vocé sente?

desapegar? Segurar 'éembrar - Existe alguma coisa que vocé ainda
Desapegar squecer .
Comogo | (Como vejo minha gostaria de acertar?
adeus?) propria historia?
A
Sofrimento T~ e Esperanca
_ Al TP \ Espago / St a f
Como vocé lida coma d_or. Fazeralgo  Interior  Saber - Vocé se apqlg em alguma
- O que mais vocé gostaria que Passar por | Crer ©que crenga ou fé?
fizéssemos? algo (como & X B - As vezes vocé pensa sobre o
- O que vocé gostaria que n&o e seff que acontece no final?
fizéssemos? _ Outro - O que a morte significa para
- Como vocé esta? ~ (Quemsoue VOCE?
0 que quero?)

Autonomia

- Vocé tem espaco para ser vocé mesmo/a durante sua doencga?
- O que vocé tem aprendido nesta fase? (dos/e com os outros?)
- Vocé esta deixando essa vida do modo como gostaria?

Fonte: Esperandio; Leget, 2022.

Autonomia (Polaridade: Eu & o Outro) - Pergunta-chave: Quem eu sou e o que
realmente eu quero?

Na arte de morrer do periodo medieval, o que hoje é compreendido como “autonomia” (que
significa a relagdo entre si e 0s outros e a posi¢cdo pessoal nesse campo), era visto em referéncia aos termos
complacéncia (orgulho) de um lado e humildade do outro. A esséncia da complacéncia é que a prépria
posicdo é superestimada. Seres humanos complacentes se colocam em uma posi¢do muito acima de outros
seres humanos, sem considerar a inter-relagdo, a interdependéncia. Conquanto na cultura medieval a
escolha a respeito de como morrer parecia ndo ser uma questao, a cultura contemporanea baseada no valor
da autonomia coloca essa escolha como um direito da pessoa.

Termos como “eutandsia’, “suicidio assistido”, “Testamento Vital” (Diretivas Antecipadas da
Vontade) e outros, vém sendo cada vez mais debatidos na perspectiva do direito a vida e a morte, portanto,
da autonomia deciséria sobre a vida e morte. Na atualidade, essa tensio entre os dois polos da autonomia,
Eu & o Outro, torna-se central. A autonomia é um processo complexo que ocorre entre estes dois polos,
influenciando-se mutuamente (Ricoeur, 1991). O exercicio da autonomia por parte da pessoa enferma pode
ser estimulado por meio de uma escuta sensivel do profissional, buscando compreender os medos e
preocupacdes da pessoa enferma. Ao ouvir a pessoa enferma com um coracdo e mente abertos, o0 médico
abre a mente e o coracdo da propria pessoa enferma, e esta ultima pode comecar a descobrir o que
realmente deseja.

Sofrimento (Polaridade: Fazer algo & Passar por algo) - Pergunta-chave:
Como lido com a dor e o sofrimento?

No modelo medieval, o médico ndo desempenhava nenhum papel na hora da morte, como
testemunham as gravuras. A escolha medieval era ser “paciente” e suportar o sofrimento (como um convite

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 8/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
BY

o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico

a imitacdo de Cristo), ou ser impaciente e pér fim a prépria vida “como faziam os pagdos”. Atualmente, os
problemas sio mais ou menos os mesmos, mas as escolhas sdo diferentes. Pacientes, familiares e
profissionais da saide podem exercer uma tomada de decisdo compartilhada e encontrar uma maneira de
lidar com a tensdo entre o polo ativo do fazer (intervencdo médica) e o polo passivo do sofrer (abster-se de
continuar o tratamento). Ambos os polos podem ser bons em um caso, e ruins em outro. Pode-se mesmo
distinguir entre a dimensao fisica, psicossocial e espiritual dos CP no qual o equilibrio entre intervengao
ativa e acolhimento pode diferir em cada area. Pode haver um ponto em que o tratamento de manutengao
da vida se torne inttil, enquanto a necessidade de cuidado espiritual aumenta ainda mais. Entretanto, o
cuidado espiritual sé pode ser fornecido adequadamente quando o controle da dor for suficientemente
administrado. A dor coloca pacientes, familiares e profissionais da saude frente aos polos entre fazer
intervencdes em excesso, mesmo que estas ndo modifiquem o desfecho da doenca (“obstinacdo
terapéutica”) e o passar por algo (aceitagdo). No enfrentamento do sofrimento em fim de vida, a dor fisica
tem um papel importante, pois esta pode levar as pessoas a desejarem abreviar a vida. A percepg¢do da dor
é aumentada, causando ainda maior sofrimento, quando esta é combinada com sofrimento emocional,
psicossocial, mental e espiritual isto resulta em “dor total”, como bem caracterizou Cicely Saunders (2004).
Lidar com o sofrimento e a dor em nossos dias é ambivalente. O tratamento da dor tornou-se uma
disciplina com suas proprias revistas cientificas especializadas. Ao mesmo tempo, a tolerancia e a aceitagio
desse fendmeno inevitavel diminuiram. Um dos grandes desafios da arte contemporanea de morrer diz
respeito ao alivio da dor sem esquecer o grande valor do sofrimento e sua relagdo intrinseca com o amor
(Gunderman, 2002). Mais uma vez, é a atitude de espaco interior que pode ajudar a encontrar o equilibrio
certo, aceitando o inevitavel e continuando a buscar novas solugoes. Definir os polos ativo e passivo como
uma perspectiva de escolha pode proteger a “arte de morrer” do imperativo tecnolégico que é tdo
frequentemente encontrado nos cuidados de fim de vida em ambiente hospitalar (Clark, 2002).

Apego/Relacoes (Polaridade: Segurar & Desapegar) - Pergunta-chave:
Como eu digo adeus?

Em todos os tempos, a ideia de ter de dizer adeus a entes queridos é, para muitos, uma grande fonte de
sofrimento na situagdo de enfermidade. Na tradicdo medieval da arte de morrer, a pessoa enferma era
encorajada a abandonar a vida terrena e se concentrar na vida eterna. Nas imagens medievais, pode-se ver um
anjo segurando um lengol para manter a familia e entes queridos fora do dngulo de visao para facilitar a transicdo
para a vida apds a morte. O apego a familia e a entes queridos, bem como o apego as posses terrenas, era visto
como algo que tornava mais dificil o processo de morrer bem. Essa dificuldade era associada ao pecado da
avareza, e a pessoa enferma era encorajada a se concentrar em amar a Deus de todo o coragio e de toda a alma.
No Modelo Diamante, a polaridade de segurar e desapegar é mais integrada. Obviamente, morrer é uma
transicdo na qual o ser humano tem de se desprender de tudo na vida: seu corpo, seus entes queridos, suas
posses, tudo o que construiu nesta vida. Mas, para abdicar de todas essas coisas, é importante encontrar algo
em que se agarrar. O pensamento de ter sido amado na vida e de que as pessoas de seus afetos continuardo com
as coisas que lhe sdo caras e cuidardo umas das outras facilitara o processo de desapego.

Segurar e desapegar (soltar) podem ser experimentados como polos opostos quando ndo ha muito
espago interior e quando a pessoa enferma se agarra a vida como uma pessoa que se agarra a um pedaco
de madeira quando esta se afogando. Porém, quanto mais espacgo interior houver, mais esses dois polos
podem ser integrados. O amor ndo é, precisamente, um equilibrio entre segurar e deixar ir? Por exemplo,
por mais que pais e maes amem seus filhos, nio podem manté-los em casa por toda a vida. E sinal de amor
reconhecer e honrar a liberdade dos filhos (deixa-los partir), mantendo, ao mesmo tempo, a conexao e o apoio

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 9/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
BY

o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico

(apego). Da mesma forma, na arte de morrer,; a polaridade entre segurar e desapegar (deixar ir) pode ser
integrada quando alguém entrega a vida do ser amado nas maos de Deus, de uma forma amorosa e confiante.

Questoes Pendentes (Polaridade: Lembrar & Esquecer) - Pergunta-chave:
Como vejo minha prépria histéria até aqui?

Na cultura medieval dominada pela culpa, a Arte da tradicio de morrer mostra que diabos e
demdnios deixavam o individuo moribundo ansioso ao fazé-lo lembrar de todas as coisas que deram errado
em sua vida. Nas gravuras, vemos um demdnio segurando um pedaco de papel com as anotacdes de todos
os pecados da vida de uma pessoa e o0 modo como foram administrados. Isso podia levar alguém ao
desespero por pensar que, apds a morte, nunca seria admitido ao Céu; antes, seria enviado diretamente
para o inferno. Lidar com a culpa era a principal preocupacio de pacientes medievais quando faziam uma
retrospectiva de suas vidas. Era decisivo se iriam para o Céu ou para o inferno. Na arte contemporanea de
morrer, a retrospectiva da prépria vida pode ser feita com espaco interior. Toda vida humana é uma mistura
de coisas pelas quais agradecer e coisas pelas quais se arrepender.

O espacgo interior ajudarad a olhar para prépria histéria de vida com compaixdo, mas também a
assumir a responsabilidade como uma pessoa livre. Lembrar das coisas boas da vida pode ser um grande
conforto e apoio, como mostra a terapia da dignidade de Harvey Chochinov (2023). O desafio pessoal e
intransferivel de todo ser humano é lidar com as partes da vida que sdo dolorosas: momentos em que se
sentiu ferido por outras pessoas, ou os momentos em que ele proprio, como humano que é, causou
sofrimento a outras pessoas. A polaridade entre lembrar e esquecer pode ser integrada quando ha perdao
e reconciliacdo. Nesses momentos especiais, o que deu errado no passado é lembrado, compartilhado e
decidido a ndo ser levado para o futuro, mas ser deixado ao esquecimento.

Esperanca (Polaridade: Saber & Crer) - Pergunta-chave:
Em qué posso colocar minha esperancga?

Na arte medieval da tradicdo de morrer, o pior que pode acontecer a alguém é perder a fé. Nas
imagens medievais, os demonios aparecem trabalhando arduamente para convencer a pessoa em fim de
vida de que ndo existe o Céu e tudo de bom que se tentou fazer em vida foi em vao. Essa grande tentacdo de
desistir de acreditar em Deus ainda pode ser uma fonte de conflito para as pessoas nos dias atuais.
No Modelo Diamante, porém, essa polaridade é um pouco distinta, pois o0 modelo é aberto tanto a pessoas
religiosas quanto as ndo religiosas.

A polaridade entre saber e crer aborda a questdo sobre em que sdo firmadas as bases para o “ser
no mundo”. Emerge a tensao entre confiar no que é dito pela Ciéncia, que pesquisa o cérebro humano (polo
do conhecer), ou confiar no que se aprendeu da Escrituras Sagradas? Saber e crer sdo duas formas pelas
quais o ser humano se relaciona com as grandes questdes da vida e ambas as posi¢des sdo necessarias.
Se, por um lado, o conhecimento cientifico € muito factual e confiavel quando se trata da materialidade do
mundo, por outro lado, ele ndo d4 uma resposta a pergunta pelo sentido da vida. O que se pode apreender
disso tem a ver com pensamento critico e reflexdo sobre os limites da mente humana. Ja a fé, por sua vez, pode
ser uma forma importante de se conectar com as grandes questdes existenciais. Contudo, as tradi¢des religiosas
tém muitas formas e formatos distintos, e a questao sobre qual delas pode-se confiar permanece em aberto.

Encontrar um caminho na polaridade entre saber e crer € uma busca pessoal de cada ser humano.
No percurso existencial, muitas pessoas descobrem que se desenvolvem e se modificam. O espaco interior
pode ajudar a pessoa a perceber-se como parte de um mistério maior, que ndo tem como ser totalmente
compreendido por meio de uma mente humana limitada. A pergunta “o que posso esperar?” pode ser um

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 10/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
BY

o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico

grande apoio na arte de morrer, quando vivida com abertura e espago interior plenos de compaixdo e
humildade. Desta forma, as cinco polaridades do Modelo Diamante estdo inter-relacionadas, compostas por
diferentes facetas, tal como a luz refletida em um diamante que provoca a percepgio de cores diferentes.

A lacuna na formacgao em assisténcia espiritual nos Cuidados Paliativos: um
chamado a Teologia e as Ciéncias que se ocupam do cuidado em saude

Os servicos de CP no Brasil estdo em plena ascensdo. Prova disso é a reclassificacdo do Brasil, pela
Organiza¢do Mundial da Saude, para o nivel 3B, reafirmada na 22 edi¢do do Atlas Global de CP(Connor, 2020,
p. 52). A prestacdo generalizada de CP caracteriza esse nivel, com fontes de financiamento, disponibilidade
de morfina, centros de treinamento e mais servicos a disposi¢cdo da populacdo. Embora ainda esteja distante
do nivel 4B de integra¢do avangada na prestagdo de servicos de CP, como é o caso de boa parte dos paises
da Europa, Estados Unidos e Canadj, o Brasil segue avancando.

Mais recentemente, em maio de 2024, o Ministério da Saude instituiu a Politica Nacional de Cuidados
Paliativos (PNCP) no ambito do Sistema Unico de Satide (SUS), por meio da Portaria GM/MS n? 3.681 (Brasil,
2024). Essa politica representa um marco histérico para o campo, pois estabelece diretrizes, principios e
objetivos que reconhecem CP como componente essencial da atencdo integral a satide. Entre seus principios,
destacam-se: a valorizacdo da vida e da morte como processo natural; o respeito as dimensdes fisica,
psicoemocional, social e espiritual do cuidado; a comunicagcdo empatica; e a promog¢do da dignidade e da
autonomia das pessoas que enfrentam doengas ameacadoras da continuidade da vida.

A implementacdo da PNCP reforca, portanto, a urgéncia e pertinéncia das reflexdes aqui
apresentadas, sobretudo no que diz respeito a integracdo da dimensao espiritual na pratica dos CP e a
necessidade de formacao especifica de profissionais capazes de oferecer cuidado espiritual competente e
sensivel. Nesse sentido, a proposta pratica apresentada neste artigo contribui diretamente para os objetivos
da nova politica publica, ao oferecer subsidios tedrico-praticos que podem orientar tanto a implementagao
das equipes multiprofissionais previstas na PNCP quanto o fortalecimento de uma cultura de cuidado
compassivo e integral no Brasil. A aprovacao da PNCP abre espaco para uma nova demanda: a de capeldes
profissionais para compor as equipes de CP, contratados formalmente, para atuacdo em hospitais e/ou
servicos de hospices (locais/instituicdes voltadas ao cuidado de fim de vida). Contudo, a Teologia ndo tem
preparado tedlogos e tedlogas para a atuacdo nesse espaco publico, a despeito de sua reflexdo tedrica no
campo da Teologia Publica e da Teologia Pratica/Pastoral.

Em 2017, alguns capeldes norte-americanos publicaram um estudo conduzido no periodo de
fevereiro a abril de 2015, descrevendo quem sdo e o que fazem estes profissionais no contexto dos CP
(Jeuland et al., 2017). Participaram do estudo, capelaes afiliados a quatro associacdes nacionais de capelaes
profissionais. Dentre as 531 respostas validas recebidas, 382 eram capeldes em tempo integral, sendo quase
metade composta de mulheres (46%), maioria protestante (70%). O nimero médio de pacientes recebendo
CP por dia foi de 5,2 (DP = 3,5, variacdo de 1 a 30). Pouco mais da metade (52%) relatou participar
frequentemente das discussdes nas equipes multidisciplinares de CP. Dentre as principais atividades de
capeldes tem destaque a construgdo de relacionamentos (76%), cuidados no momento da morte (69%),
ajuda as pessoas enfermas com questdes existenciais ou sofrimento espiritual (49%) e conversas sobre
questdes especificas relacionadas ao cuidado em satide. Os autores observaram que quando capeldes estdo
mais envolvidos/as nas equipes de CP, tais profissionais fornecem um apoio mais abrangente as pessoas
enfermas e suas familias. Isso aponta a necessidade de preparo especifico de teélogos e tedlogas para
atuacdo no contexto dos CP.

Enquanto a 4rea de Teologia, no Brasil, parece ainda ndo ter se despertado para essa necessidade e
demanda de uma atuacio publica (e profissional /especializada), outras areas que se ocupam da formacgao

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 11/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
BY

o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico

de pessoal para o cuidado em sadde também ndo tém integrado de forma ampla, em seus curriculos, o
ensino da competéncia em cuidado espiritual. Observa-se, portanto, uma grande lacuna na formacio de
profissionais no que diz respeito a pratica de cuidado espiritual na assisténcia as pessoas enfermas.

A perspectiva de cuidado espiritual profissional assume que o carater “nao-religioso” do cuidado
ndo implica em desassisténcia as necessidades religiosas de pessoas enfermas nos casos em que tais
necessidades se caracterizem como expressdo da espiritualidade dessas pessoas. Pesquisas sobre as
necessidades espirituais de pacientes e familiares em CP constatam a presenca de conflitos espirituais e
religiosos e mesmo de emprego de estratégias de coping (enfrentamento) espiritual/religioso negativo para
lidar com o sofrimento em situacdes de enfermidade (Esperandio; Leget, 2020b; Esperandio; Rosa, 2020).
Esses achados servem como evidéncia de que profissionais da teologia, com formacao também em CP, em
muito poderiam contribuir para um bom atendimento das necessidades espirituais de pessoas enfermas (e
seus familiares) que estdo enfrentando a finitude da vida. Ao mesmo tempo, profissionais de outras areas,
com conhecimento sobre temas religiosos e espirituais, igualmente poderiam contribuir no preenchimento
dessa lacuna no cuidado em saude.

Kelly e Swinton (2020), capeldes profissionais no Reino Unido, organizaram uma obra sobre
“Capelania e a alma da saude e da assisténcia social”, e destacaram que “a capelania oferece um canal de
cura vital que é crucial para a sustentacdo de um sistema de saide genuinamente centrado na pessoa”
(p- 158, tradugdo nossa). Faria bem a Teologia no Brasil despertar para a necessidade de formacgdo de
capeldes profissionais; capeldes que sejam capazes de uma atuagdo marcada por uma pratica que seja
“desafio profético aos sistemas de satide para manter aspectos do cuidado que podem ser obstruidos por
um foco desequilibrado em solucdes tecnoldgicas que se esquecem das pessoas” (Kelly; Swinton, 2020,
p. 158, traducdo nossa). A proposta pratica de cuidado espiritual ora apresentada é, portanto, uma
contribuicdo rumo a transformac¢do da capelania no Brasil, no contexto dos CP, como €é, também, uma
ferramenta pratica que se oferece a profissionais da saide que percebem a poténcia (e necessidade) da
integracdo do cuidado espiritual na assisténcia em satde.

Implicacdes do Modelo Diamante para o exercicio profissional da capelania

Ao oferecer uma estrutura antropoldgica e relacional para a identificagdo de tensoes espirituais no
fim da vida, o Modelo Diamante contribui para consolidar a capelania como pratica clinica especializada no
interior das equipes de CP. Em vez de reduzir o cuidado espiritual a intervenc¢des religiosas ou a agdes intuitivas,
este Modelo fornece uma linguagem compartilhada que favorece o registro, a comunicacio interdisciplinar e a
elaboragao de planos de cuidado coerentes com valores como autonomia, dignidade e compaixao.

Além disso, o modelo explicita dimensdes centrais do sofrimento espiritual (autonomia,
sofrimento, vinculos, questdoes pendentes e esperanga), permitindo que capeldes profissionais realizem
uma avaliagdo e acompanhamento de modo sistematico, com sensibilidade cultural e respeito as crencas
ou ndo crencas da pessoa assistida. Essa sistematizacdo contribui para delimitar fronteiras
éticas da atuacgdo, incluindo o reconhecimento de situagdes em que encaminhamentos (psicologia,
psiquiatria, assisténcia social) sdo necessarios.

Por fim, o Modelo Diamante pode ser incorporado como eixo estruturante na formacao de capelaes
profissionais e no desenvolvimento de competéncias em cuidado espiritual para profissionais da sauide,
favorecendo a implementacdo pratica das diretrizes que reconhecem a dimensio espiritual como parte
intrinseca dos CP. Nesse horizonte, a atuagdo profissional da capelania pode contribuir para a construgao
de uma experiéncia de morrer marcada por sentido, reconciliacao e dignidade, elementos frequentemente
associados ao ideario contemporaneo de boa morte no movimento hospice.

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 12/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico BY

Consideracgdes finais

Retomando a narrativa inicial sobre A Morte de Ivan Ilitch, pode-se dizer que este jovem juiz, cheio
de planos para seu proprio futuro e de sua familia, teve um final dramatico, pois “morreu de dor”, sem
controle adequado de sintomas, sem cuidado digno, posto que sem atencdo as suas necessidades
espirituais, expressas na falta de sentido para o sofrimento vivido, com uma conexao fragil consigo e com o
seu entorno, incluindo sua prépria familia, levando-o a dura experiéncia do que hoje se reconhece como
“dor total”. Era claro para Ivan que quanto mais pensava na falta de sentido que era sua vida, mais raiva
sentia, e mais dor experimentava. Chochinov (2023, p. 2884, traducio nossa) lembra como sdo apropriadas
as palavras de Cicely Saunders dirigidas as pessoas em processo de finalizagdo da biografia: “Vocé é
importante porque vocé é vocé, e vocé é importante até o ultimo momento de sua vida”. Ilitch recebeu
cuidado religioso (do qual ndo necessitava) de um padre, por insisténcia de sua esposa, permanecendo sem
suporte para desenvolver o seu espaco interior, integrar suas polaridades existenciais e encontrar sentido
para o sofrimento vivido. 0 Modelo Diamante, ao enfatizar espago interior, tensoes espirituais e busca de
sentido, oferece uma linguagem e um itinerario de cuidado que poderiam ter sustentado Ivan Ilitch (e tantos
outros “Ivans” contemporaneos) em sua travessia final.

No cendrio brasileiro, apesar do avanco recente representado pela PNCP, a integra¢do do cuidado
espiritual ainda enfrenta desafios relevantes, sobretudo quanto a formacéo profissional, a disponibilidade
de modelos sistematizados e a incorporacdo do cuidado espiritual como pratica interdisciplinar. Assim,
além de fomentar investigacdes aprofundadas, é necessario ampliar programas de formacao e fortalecer a
atuacdo profissional da capelania em articulacdo com equipes multiprofissionais, visando consolidar
praticas éticas, competentes e contextualizadas.

Que o cuidado espiritual ndo seja tratado como privilégio ou um aspecto dispensavel das praticas
em cuidados paliativos, mas tomado com a devida importancia, complexidade e competéncia, para que a
qualidade da morte de seres humanos seja digna, permeada de compaixao e cuidado amoroso.

Agradecimentos

Este trabalho contou com apoio recebido do Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e
Tecnolégico - CNPq - Brasil.

Referéncias Bibliograficas

BALBONI, M. ].; SULLIVAN, A.; ENZINGER, A. C.; EPSTEIN-PETERSON, Z. D.; TSENG, Y. D.; MITCHELL, C.; NISKA, J.;
ZOLLFRANK, A.; VANDERWEELE, T.; BALBONI, T. A. Nurse and physician barriers to spiritual care provision at
the end of life. Journal of Pain and Symptom Management, v. 48, n. 3, p. 400-410, set. 2014.

BALBONI, M. ].; BALBONI, T. A. Influence of spirituality and religiousness on outcomes in palliative care patients.
UpToDate, 20 maio 2019. Disponivel em: https://www.uptodate.com/. Acesso em: 25 out. 2025.

BALBONI, T. A; BALBONI, M.; PAULK, M. E.; PHELPS, A.; WRIGHT, A.; PETEET, J.; BLOCK, S.; LATHAN, C,;
VANDERWEELE, T.; PRIGERSON, H. G. Support of cancer patients’ spiritual needs and associations with medical
care costs at the end of life. Cancer, v. 117, n. 23, p. 5383-5391, 1 dez. 2011.

BRASIL. Ministério da Satude. Portaria GM/MS n? 3.681, de 7 de maio de 2024. Institui a Politica Nacional de
Cuidados Paliativos (PNCP) no ambito do Sistema Unico de Satide (SUS). Didrio Oficial da Unido: secdo 1, Brasilia,

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 13/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico BY

DE n. 86, p. 101-105, 8 maio 2024. Disponivel em: https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/portaria-gm/ms-n-
3.681-de-7-de-maio-de-2024-558726815. Acesso em: 25 out. 2025.

CARVALHO, G. D.; COSTA, F. P; PERUCH], J. A. M,; MAZZUTT]I, G.; BENEDETTO, L. G.; JOHN, J. E; ZORZI, L. A.; PRESTES,
M. C,; VIANA, M. V,; SANTOS, M. C,; SCHWARZ, P; BERTO, P. P; BUTTELLI, T. C. D.; NEDEL, W.; AZEREDO-DA-SILVA,
A. L.; BONIATTI, M. M. The quality of end-of-life care after limitations of medical treatment as defined by a rapid
response team: a retrospective cohort study. Journal of Palliative Medicine, v. 22, n. 1, p. 71-74, jan. 2019.

CHOCHINOYV, H. M. Intensive caring: reminding patients they matter. Journal of Clinical Oncology, 19 abr. 2023.
DOI: https://doi.org/10.1200/]C0.22.02993.

CLARK, D. Between hope and acceptance: the medicalisation of dying. BMJ, v. 324, n. 7342, p. 905-907, 13 abr.
2002. DOI: https://doi.org/10.1136/bm;j.324.7342.905.

CONNOR, S. R. Global atlas of palliative care. 2. ed. London: Worldwide Hospice Palliative Care Alliance, 2020.

CUMMINGS, ]. P; PARGAMENT, K. I. Medicine for the spirit: religious coping in individuals with medical
conditions. Religions, v. 1,n. 1, p. 28-53, dez. 2010. DOI: https://doi.org/10.3390/rel1010028.

DE VRIES, S.; LORMANS, T.; GRAAF E.; LEGET, C.; TEUNISSEN, S. The content validity of the items related to the
social and spiritual dimensions of the Utrecht Symptom Diary-4 Dimensional from a patient’s perspective: a
qualitative study. Journal of Pain and Symptom Management, v. 61, n. 2, p. 287-294.e2, fev. 2021. DOI:
https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2020.08.019.

ESPERANDIO, M. R. G.; LEGET, C. Espiritualidade em cuidados paliativos: questdo de sadde publica? Revista
Bioética, v. 28, n. 3, p. 538-547, set. 2020a. DOI: https://doi.org/10.1590/1983-80422020283434.

ESPERANDIO, M. R. G.; LEGET, C. Espiritualidade em cuidados paliativos no Brasil: revisdo integrativa de
literatura. REVER - Revista de Estudos da Religido, v. 20, n. 2, p. 11-27, set. 2020b. DOLI:
https://doi.org/10.23925/1677-1222.2020v0120i2aZ2.

ESPERANDIO, M. R. G.; ROSA, T. S. Avaliacdo da espiritualidade/religiosidade de pacientes em cuidados
paliativos. Protestantismo em Revista, v. 46, n. 1, p. 168-182, out. 2020.

ESPERANDIO, M. R. G.; LEGET, C. Opening a hermeneutic space for spiritual care practices. Horizonte - Revista de
Estudos de Teologia e Ciéncias da Religido, v. 20, n. 61, p. e206204, 2022. DOI: https://doi.org/10.5752/P.2175-
5841.2022v20n61pE206204.

ESPERANDIO, M. R. G. Teologia e a pesquisa sobre espiritualidade e saide: um estudo piloto entre profissionais
da saude e pastoralistas. Horizonte, v. 12, n. 35, p. 805-832, jul./set. 2014.

FINKELSTEIN, E. A.; BHADELIA, A.; GOH, C.; BAID, D.; SINGH, R.; BHATNAGAR, S.; CONNOR, S. R. Cross country
comparison of expert assessments of the quality of death and dying 2021. Journal of Pain and Symptom
Management, v. 63, n. 4, p. e419-e429, 2022. DOI: https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2021.12.015.

FLORIAN]I, Ciro Augusto. Moderno movimento hospice: kalotanasia e o revivalismo estético da boa morte. Revista
Bioética, Brasilia, v. 21, n. 3, p. 397-404, 2013.

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 14/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680
https://doi.org/10.5752/P.2175-5841.2022v20n61pE206204
https://doi.org/10.5752/P.2175-5841.2022v20n61pE206204
https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2021.12.015

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico BY

GIJSBERTS, M.-]. H. E.; LIEFBROER, A. I.; OTTEN, R.; OLSMAN, E. Spiritual care in palliative care: a systematic
review of the recent European literature. Medical Sciences, v. 7, n. 2, p. 25, fev. 2019. DOLI:
https://doi.org/10.3390/medsci7020025.

GUNDERMAN, R. B. Is suffering the enemy? Hastings Center Report, v. 32, n. 2, p. 40-44, 2002. DOI:
https://doi.org/10.2307/3527693.

HEFTI, R. Integrating religion and spirituality into mental health care, psychiatry and psychotherapy. Religions,
v.2,n.4,p.611-627, nov. 2011. DOI: https://doi.org/10.3390/rel2040611.

HENNEZEL, M. de. Intimate death: how the dying teach us to live. Reprint ed. London: Little, Brown and Co., 1997.

ILER, W. L.; OBENSHAIN, D.; CAMAC, M. The impact of daily visits from chaplains on patients with chronic
obstructive pulmonary disease. Chaplain Today, v. 17, p. 5-11, 2001.

JEULAND, ].; FITCHETT, G.; SCHULMAN-GREEN, D.; KAPO, ]. Chaplains working in palliative care: who they are
and what they do. jJournal of Palliative Medicine, v. 20, n. 5, p. 502-508, maio 2017. DOI:
https://doi.org/10.1089/jpm.2016.0397.

KELLY, E.; SWINTON, ]. (eds.). Chaplaincy and the soul of health and social care: fostering spiritual wellbeing in
emerging paradigms of care. London; Philadelphia: Jessica Kingsley Publishers, 2020.

KOENIG, H. G.; GEORGE, L. K.; PETERSON, B. L. Religiosity and remission of depression in medically ill older
patients. American Journal of Psychiatry, v. 155, n. 4, p. 536-542, abr 1998. DOLI
https://doi.org/10.1176/ajp.155.4.536.

KOENIG, H. G.; MCCULLOUGH, M. E.; LARSON, D. B. Handbook of religion and health. New York: Oxford University
Press, 2001.

LEGET, C. Retrieving the ars moriendi tradition. Medicine, Health Care and Philosophy, v. 10, n. 3, p. 313-319, set.
2007. DOI: https://doi.org/10.1007/s11019-007-9066-3.

LEGET, C. Art of living, art of dying: spiritual care for a good death. London; Philadelphia: Jessica Kingsley
Publishers, 2017a.

LEGET, C. The relation between cultural values, euthanasia and spiritual care in the Netherlands. Polish Archives
of Internal Medicine, 17 mar. 2017b. DOI: https://doi.org/10.20452 /pamw.3927.

LEGET, C. Spirituality in palliative care. In: MACLEOD, R. D.; VAN DEN BLOCK, L. (eds.). Textbook of palliative care.
Cham: Springer International Publishing, 2018. p. 1-11. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-319-31738-0_45-1.

LEGET, C.; BOELSBJERG, H. B. The art of spiritual care: implications for the use of instruments and tools. Tidsskrift
for  Forskning i Sygdom og Samfund, v. 20, n. 38 p. 71-86, jun. 2023. DOL
https://doi.org/10.7146/tfss.v20i38.135693.

NELSON, C. J.; ROSENFELD, B.; BREITBART, W.,; GALIETTA, M. Spirituality, religion, and depression in the
terminally ill. Psychosomatics, V. 43, n. 3, p- 213-220, maio 2002. DOI:
https://doi.org/10.1176/appi.psy.43.3.213.

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 15/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680

Cuidado espiritual nos Cuidados Paliativos: @
o Modelo Diamante como referencial teérico-pratico BY

NOLAN, S.; SALTMARSH, P;; LEGET, C. J. W. Spiritual care in palliative care: working towards an EAPC task force.
European Journal of Palliative Care, p. 86-89, 2011.

OLIVEIRA, S. S. W,; VASCONCELOS, R.; AMARAL, V. R. S.; SA, K. N. Spirituality in coping with pain in oncological
patients: systematic review. Brazilian Journal of Pain, v. 3, n. 4, p. 331-339, 2020. DOLI
https://doi.org/10.5935/2595-0118.20200136.

PESSINI, L. Distandsia: até quando prolongar a vida? Sdo Paulo: Loyola, 2007. 431p.

PUCHALSKI, C.; ROMER, A. L. Taking a spiritual history allows clinicians to understand patients more fully.
Journal of Palliative Medicine, v. 3, n. 1, p. 129-137, 2000. DOI: https://doi.org/10.1089/jpm.2000.3.129.

RICOEUR, P. O si-mesmo como um outro. Campinas: Papirus, 1991.

SAUNDERS, C. Introduction: history and challenge. In: SYKES, N.; EDMONDS, P; WILES, ]. (eds.). Management of
advanced disease. 4. ed. London; New York: Arnold; Oxford University Press, 2004. p. 3-8.

SHERMAN, A. C.; SIMONTON, S.; LATIE, U.; SPOHN, R.; TRICOT, G. Religious struggle and religious comfort in
response to illness: health outcomes among stem cell transplant patients. Journal of Behavioral Medicine, v. 28,
n. 4, p. 359-367, ago. 2005. DOI: https://doi.org/10.1007 /s10865-005-9006-7.

SINCLAIR, S.; CHOCHINOV, H. Communicating with patients about existential and spiritual issues: SACR-D work.
Progress in Palliative Care, V. 20, n. 2, p. 72-78, maio 2012. DOI:
https://doi.org/10.1179/1743291X12Y.0000000015.

TOLSTOI, L. A morte de Ivan Ilitch. 22 ed. Sdo Paulo: Ed. 34, 20009.

WILLIAMS, A.-L. Perspectives on spirituality at the end of life: a meta-summary. Palliative and Supportive Care, v.
4,n.4,p.407-417,2006. DOI: https://doi.org/10.1017/S1478951506060500.

WILSON, K. G.; CHOCHINOV, H. M.,; MCPHERSON, C. J.; SHIRKO, M. G.; ALLARD, P; CHARY, S.; GAGNON, P. R;
MACMILLAN, K,; DE LUCA, M.; O'SHEA, F; KUHL, D.; FAISINGER, R. L.; KARAM, A. M.; CLINCH, ]. J. Desire for
euthanasia or physician-assisted suicide in palliative cancer care. Health Psychology, v. 26, n. 3, p. 314-323, 2007.
DOI: https://doi.org/10.1037/0278-6133.26.3.314.

Editor Responsavel: Waldir Souza
Recebido/Received: 13.11.2025 / 11.13.2025
Aprovado/Approved: 19.01.2026 / 01.19.2026

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 18, €2633680, 2026 16/16


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.18.e2633680
https://doi.org/10.5935/2595-0118.20200136
https://doi.org/10.1037/0278-6133.26.3.314

