
 

 

ISSN 2175-1838 

Licenciado sob uma Licença Creative Commons 

 

Dossiê                                                                                                                 https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01 

 

[a] Possui graduaça o em Teologia pela Faculdade Teolo gica Batista de Sa o Paulo (1980), mestrado e doutorado em Teologia pela Escola Superior de 

Teologia. Sua especialidade prima ria e  a epistemologia da Exegese bí blica e da Teologia crista . Professor da Á rea de Bí blia, e-mail: 

jzabatiero@uol.com.br 

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   5 

 
 

pistispraxis/index  

Julio Paulo Tavares Mantovani Zabatiero [a]  

São Paulo, SP, Brasil 

Faculdade Teológica de São Paulo da IPI do Brasil (FATIPI) 

Como citar: ZABATIERO, Júlio Paulo T. M. Espírito e carne em conflito: Reflexões exegéticas e metaexegéticas. 

Revista Pistis & Praxis, Teologia e Pastoral, Curitiba, Editora PUCPRESS, v. 17, n. 01, p. 05-18, jan./abr. 2025. 

doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01 

O artigo analisa o conflito entre Espírito e carne em Gálatas 5,13-26, superando leituras dualistas tradicionais. Em vez 
de uma dicotomia metafísica entre humano e divino, propõe uma interpretação sociopolítica, situando a oposição no 
contexto das comunidades da Galácia. A carne não representa uma força cósmica ou uma natureza pecaminosa, mas 
a tentativa de estruturar a identidade cristã sob as normas da Lei e do sistema de honra greco-romano. O Espírito, por 
outro lado, atua na comunidade, promovendo um modelo de convivência baseado na liberdade e no amor mútuo.  
O artigo critica abordagens exegéticas que reintroduzem de forma implícita um dualismo ontológico e sugere que o 
conflito entre carne e Espírito deve ser compreendido a partir das relações sociais e históricas das comunidades 
paulinas. Utilizando categorias contemporâneas, como dispositivo de subjetivação, o estudo demonstra que Paulo 
propõe uma nova organização comunitária, onde a liberdade não é autonomia individual, mas uma heteronomia sem 
dominação. Dessa forma, a exegese de Gálatas 5,13-26 é reconectada com a realidade social e política, oferecendo uma 
leitura mais coerente com o pensamento paulino e relevante para contextos contemporâneos. 

Palavras-chave: Espírito. Gálatas. Carne. Metalinguagem. Exegese. 

                   

       

      
      

https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2175-1838
https://periodicos.pucpr.br/pistispraxis/index
https://orcid.org/0000-0003-1544-0810
https://www.pucpress.com.br/


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   6 

The article analyzes the conflict between Spirit and flesh in Galatians 5:13-26, challenging traditional dualistic 
interpretations. Instead of a metaphysical dichotomy between human and divine, it proposes a socio-political reading, 
situating the opposition within the context of the Galatian communities. Flesh does not represent a cosmic force or sinful 
nature but rather an attempt to structure Christian identity under the norms of the Law and the Greco-Roman honor 
system. The Spirit, on the other hand, operates within the community, fostering a model of coexistence based on freedom 
and mutual love. The article critiques exegetical approaches that implicitly reintroduce ontological dualism and suggests 
that the conflict between flesh and Spirit should be understood through the social and historical relations of Paul’s 
communities. Using contemporary categories, such as subjectivation devices, the study demonstrates that Paul proposes 
a new community organization where freedom is not individual autonomy but heteronomy without domination. Thus, 
the exegesis of Galatians 5:13-26 is reconnected with social and political reality, offering a more coherent reading of 
Pauline thought and relevance for contemporary contexts. 

Keywords: Spirit. Galatians. Flesh. Metalanguage. Exegesis. 

 

 

 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   7 

 

O estudo sobre a relação conflituosa entre o Espírito e a carne em Paulo tem sido um dos temas centrais 

da pesquisa paulina. Gálatas 5,13-26 apresenta a primeira reflexão escrita do apóstolo sobre esse conflito, 

tornando-se fundamental para a compreensão do seu pensamento. Embora tradicionalmente interpretado a partir 

de esquemas dualistas que opõem o humano e o divino, o natural e o sobrenatural, novas leituras têm questionado 

essa perspectiva, buscando categorias mais adequadas ao contexto discursivo de Paulo. A presente investigação 

insere-se nesse debate, analisando criticamente os pressupostos ontológicos que permeiam a exegese dessa 

passagem e explorando alternativas interpretativas que superem modos dualistas de interpretação. 

Dessa maneira, este artigo propõe uma abordagem que, sem negar a tensão presente no texto paulino, 

busca compreender sua função dentro do contexto histórico e social das comunidades da Galácia. Em vez de um 

embate entre esferas metafísicas separadas, o conflito entre carne e Espírito pode ser lido como um debate sobre 

pertencimento, ética e identidade comunitária em um mundo marcado pela lógica classificatória excludente dos 

sistemas de honra e lei. Essa leitura, em diálogo com o pensamento e a teologia contemporâneos, permite captar 

melhor a dimensão sociopolítica da argumentação de Paulo e suas consequências para a vida concreta das 

pessoas que integram as comunidades que seguem o Messias. 

Inicio esta seção do artigo com uma reflexão metaexegética. A exegese vê a si mesma como uma atividade 

científica, a busca do sentido original do texto, da intenção originária e originante do autor e a primeira recepção 

do texto sob estudo.1 Este diagnóstico está presente em uma crítica a leituras pós-coloniais do texto bíblico: 

Em uma leitura êmica da dicotomia σάρξ-πνεῦμα de Paulo, ele tem que ser lido em seus próprios termos. Surge 

a questão se uma verdadeira leitura êmica de Paulo é possível. A maior parte da pesquisa que foi conduzida 

sobre Paulo é implementada na forma da erudição ocidental, o que por si só apresenta seu próprio conjunto de 

desafios. Embora eu confie na pesquisa disponível sobre Paulo em relação à dicotomia σάρξ-πνεῦμα, o objetivo 

é ler Paulo sem impor um pré-entendimento ou modelo externo ao texto. (Du Toit, 2023, p. 4) 

   Á declaração de intenção é evidente: “ler Paulo sem impor um pré-entendimento ou modelo externo 

ao texto” (Du Toit, 2023, p. 4), que representa o ideal da exegese histórica. O ideal é imediatamente posto em 

dúvida, mas é assumido e defendido pelo autor.  

Em resposta à dúvida levantada pelo autor: uma leitura êmica de Paulo – sem qualquer pré-

entendimento – é impossível. Toda leitura, toda interpretação é um diálogo ou confronto entre dois mundos 

distintos e a pessoa que interpreta o texto, por mais que busque objetividade e neutralidade em sua leitura, não 

pode simplesmente apagar-se ou a seu horizonte no processo de leitura. Este axioma da pesquisa hermenêutica 

do século XX já deveria ter sido incorporado pela exegese bíblica e descrições da tarefa exegética, como a citada 

acima, deveriam ter, coerentemente, sido abandonadas – como já ocorreu na pesquisa bíblica acadêmica latino-

 

1 Na América Latina esse ideal exegético tem sido corretamente questionado, mas ainda há priorização da busca do sentido original. 
Por exemplo, Uwe Wegner destaca o papel da pessoa que interpreta: “Ninguém consegue interpretar textos bíblicos de forma 
neutra e completamente objetiva. Á interpretação que realizamos está condicionada pelas lentes que usamos” (Wegner, 1998, p. 
12). Logo a seguir, porém, reafirma o ideal exegético: “Á Bíblia corre, assim, o perigo de ficar totalmente à mercê dos seus 
intérpretes. A exegese sempre desempenhará, portanto, um papel crítico frente às tendências de explicação de seus e suas 
intérpretes. Com isso, dizemos que: a segunda tarefa da exegese é permitir que possa ser ouvida a intenção que o texto teve em sua 
origem.” (Wegner, 1998, p. 12-13, itálicos dele). Parece-me mais viável afirmar: “mas, respeitando-se melhores juízos, quer parecer 
a quem aqui argumenta que, seja a apresentação propositiva da metodologia histórico-crítica como interessada no que pensava o 
autor do texto, seja a crítica a essa suposta pretensão do método, ambas laboram sobre uma miragem” (Ribeiro, 2019, p. 367). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   8 

americana. Procurarei mostrar alternativas para uso adequado de categorias contemporâneas na exegese, não 

sem antes explicitar a crítica à prática do ideal. 

Em primeiro lugar, podemos questionar a escolha do termo dicotomia por Du Toit. Dicotomia é “uma 

divisão ou contraste entre duas coisas que são ou são representadas como opostas ou inteiramente diferentes”.2 

O termo dicotomia aponta a diferença entre os dois personagens centrais de Gl 5,13-26, mas o faz de modo 

politicamente neutro. O texto paulino, porém, apresenta Espírito e carne como sujeitos em conflito um contra o 

outro, de modo que a descrição neutra dicotomia não pode dar conta do que se encontra na unidade textual. 

Supostamente, o autor usa dicotomia para evitar o termo dualismo, que tem sido (corretamente) 

rejeitado por boa parte das pessoas que comentam o texto paulino. Sua rejeição do termo é legítima, mas sua 

alternativa manifesta uma autocontradição performativa, ao repropor, em outros termos, o dualismo criticado: 

Concluindo, o quadro de referência subjacente à dicotomia σάρξ-πνεῦμα de Paulo é, sem dúvida, um 

contraste entre seres humanos naturais que são animados por seus eus naturais e falíveis, versus seres 

humanos que são sobrenaturalmente animados e guiados pelo Espírito de Deus. Em outras palavras, o 

contraste básico entre o humano e o divino ou mesmo o imanente e o transcendente subjaz a dicotomia σάρξ-

πνεῦμα. (Du Toit, 2023, p. 6) 

A autocontradição chama a atenção. O dualismo é reintroduzido com termos comuns no âmbito da 

linguagem metafísica: natural versus sobrenatural; imanente versus transcendente. O uso do termo dicotomia, 

agora, torna-se claro: para o autor, dicotomia é outra forma de dizer dualismo: humano e divino são coisas 

absolutamente opostas, inteiramente diferentes. Voltaremos à questão do dualismo adiante, agora, porém, retorno 

à questão do ideal exegético. Como se pode sustentar o ideal de uma leitura êmica, objetiva, sem  

pré-entendimentos ilegítimos e, ao mesmo tempo, usar categorias interpretativas inviáveis e inacessíveis no 

mundo conceitual paulino? As categorias evocadas são ocidentais tardo antigas que continuam a ser usadas até o 

presente em alguns círculos acadêmicos e em muitos ambientes não acadêmicos. São categorias metafísicas pré-

kantianas, abandonadas e/ou ressignificadas em filosofias ditas pós-metafísicas ou não ontoteológicas. 

Representam o tipo de dualismo ontológico que o autor do artigo rejeitou em sua crítica à compreensão de carne 

como natureza rebelde, estendida a Agostinho, e reintroduzida sub-reptícia e incoerentemente em sua conclusão: 

Essa tendência pode ser derivada especialmente de certas traduções que traduzem σάρξ como ‘natureza 

pecaminosa’ em certos contextos. Em sua entrada no Dictionary of Paul and his Letters, Richard J. Erickson 

(1993) argumenta que cerca de metade do uso de σάρξ por Paulo está associado à esfera moralmente 

negativa e à natureza humana rebelde, que inclui rebelião para se entregar a desejos carnais (cf. Isherwood 

& Stuart 1998:12). Esse também é o tipo de conotação frequentemente atribuída ao dualismo corpo-alma de 

Agostinho (Sipe 2005). Nesses tipos de conotações, a tendência é ver a dicotomia σάρξ-πνεῦμα como entre o 

que é pecaminoso ou amoral versus o que é bom ou moral. (Du Toit, 2023, p. 4) 

Indicada a presença da autocontradição, fruto do uso irrefletido de categorias conceituais contemporâneas, 

apesar da intenção do intérprete, passo a discutir diferentes versões dualistas do conflito carne-Espírito. 

 

2 O original diz: “a division or contrast between two things that are or are represented as being opposed or entirely different” 
https://www.google.com/search?q=dichotomy+meaning&rlz=1C1CHBD_pt-
PTBR1134BR1134&oq=dichotomy&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUqBwgBEAAYgAQyCQgAEEUYORiABDIHCAEQABiABDIHCAIQABiABDI
HCAMQABiABDIHCAQQABiABDIHCAUQABiABDIGCAYQABgeMgYIBxAAGB4yBggIEAAYHjIICAkQABgKGB7SAQk0MjU0ajBqMTW
oAgiwAgHxBckyKEA2cZsk8QXJMihANnGbJA&sourceid=chrome&ie=UTF-8 Acesso em 10.01.2025. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01
https://www.google.com/search?q=dichotomy+meaning&rlz=1C1CHBD_pt-PTBR1134BR1134&oq=dichotomy&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUqBwgBEAAYgAQyCQgAEEUYORiABDIHCAEQABiABDIHCAIQABiABDIHCAMQABiABDIHCAQQABiABDIHCAUQABiABDIGCAYQABgeMgYIBxAAGB4yBggIEAAYHjIICAkQABgKGB7SAQk0MjU0ajBqMTWoAgiwAgHxBckyKEA2cZsk8QXJMihANnGbJA&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=dichotomy+meaning&rlz=1C1CHBD_pt-PTBR1134BR1134&oq=dichotomy&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUqBwgBEAAYgAQyCQgAEEUYORiABDIHCAEQABiABDIHCAIQABiABDIHCAMQABiABDIHCAQQABiABDIHCAUQABiABDIGCAYQABgeMgYIBxAAGB4yBggIEAAYHjIICAkQABgKGB7SAQk0MjU0ajBqMTWoAgiwAgHxBckyKEA2cZsk8QXJMihANnGbJA&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=dichotomy+meaning&rlz=1C1CHBD_pt-PTBR1134BR1134&oq=dichotomy&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUqBwgBEAAYgAQyCQgAEEUYORiABDIHCAEQABiABDIHCAIQABiABDIHCAMQABiABDIHCAQQABiABDIHCAUQABiABDIGCAYQABgeMgYIBxAAGB4yBggIEAAYHjIICAkQABgKGB7SAQk0MjU0ajBqMTWoAgiwAgHxBckyKEA2cZsk8QXJMihANnGbJA&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=dichotomy+meaning&rlz=1C1CHBD_pt-PTBR1134BR1134&oq=dichotomy&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUqBwgBEAAYgAQyCQgAEEUYORiABDIHCAEQABiABDIHCAIQABiABDIHCAMQABiABDIHCAQQABiABDIHCAUQABiABDIGCAYQABgeMgYIBxAAGB4yBggIEAAYHjIICAkQABgKGB7SAQk0MjU0ajBqMTWoAgiwAgHxBckyKEA2cZsk8QXJMihANnGbJA&sourceid=chrome&ie=UTF-8


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   9 

Permaneço no artigo de Du Toit. Cabe agora analisar a solução por ele proposta ao problema 

interpretativo apresentado. O autor inicia sua apresentação do conflito mediante a adoção crítica da visão 

escatológica da história da salvação, que ele identifica (inadequadamente) com a visão apocalíptica: 

A existência na carne pode, portanto, ser entendida como uma realidade pré-cristã, enquanto o Espírito 

constitui a nova realidade na qual o fruto do Espírito pode operar nas pessoas e por meio delas. O contraste 

histórico-salvífico entre as eras da ‘carne’ e do ‘Espírito’ é, portanto, em última análise, absoluto (Schreiner 

2001:145) e constitui duas formas mutuamente exclusivas de existência em ambos os lados da história da 

salvação (Das 2014:591–594; Fee 1994:431, 455–456; Ridderbos 1966:298–299). A tensão entre o ‘já’ e o 

‘ainda não’ pode ser novamente detectada aqui (Fee 1994:432). Á justaposição de ‘carne’ e ‘Espírito’, portanto, 

é coerente com um ‘contraste de duas eras concorrentes’ (Das 2014:592). Á interpretação escatológica da 

dicotomia σάρξ-πνεῦμα, conforme descrita aqui, geralmente se opõe à visão de σάρξ como "natureza 

pecaminosa" (assim Das 2014:594; Fee 1994:819; contra Longenecker 2016:697). (Du Toit, 2023, p. 5) 

A rejeição da definição da carne como “natureza pecaminosa” é correta, mas a solução apresentada não 

escapa do dualismo, desta vez na forma de um dualismo existencial e transcendental: (a) “o contraste ... constitui 

duas formas exclusivas de existência” (Du Toit, 2023, p. 5, itálico meu). Á adjetivação exclusivas revela o dualismo 

ontológico de cunho existencial – não fala em duas naturezas, mas em duas formas de existência exclusivas, ou 

seja, excludentes – ou se vive em uma, ou em outra. O autor substitui a palavra natureza por forma de existência, 

mas mantém o dualismo ontológico, evitando apenas a conotação fortemente metafísica do termo natureza. (b) 

O autor mantém o dualismo imanência-transcendência do conceito de história da salvação, situando o dualismo 

na própria história: há uma história carnal, outra salvífica – são duas eras concorrentes, o “contraste histórico-

salvífico ... é, portanto, em última análise, absoluto” (Du Toit, 2023, p. 5, itálicos meus) – que corresponde ao par 

dualista natural-sobrenatural.3 

A interpretação apocalíptica de Paulo, iniciada por E. Käsemann e renovada por J. Louis Martyn, rejeita 

a perspectiva histórico-salvífica, afirmando uma radical descontinuidade entre as duas eras históricas-

escatológicas. Martyn critica especificamente o uso do termo dualismo por Käsemann, mas, como Du Toit, 

incorre em autocontradição performativa ao propor uma nova forma de dualismo ontológico em sua descrição 

intencionalmente histórica: 

 Deve ser lembrado o papel importante que Paulo, em seções anteriores da carta, atribuiu ao motivo da 

invasão divina (Comentários #37 e #42). Esse motivo também é central em 5,13-24. Como observamos, o 

Espírito ao qual Paulo se refere aqui não é um componente inerente do ser humano, comparável, digamos, 

ao coração de um indivíduo. É o Espírito do Filho de Deus, o Espírito que Deus enviou invasivamente ao orbe 

humano (4,6). [...] N. 177: Assim, a antinomia entre o Espírito e a Carne não é nem um dualismo antropológico 

(H. D. Betz 278-280)4, focado na economia psíquica interna do ser humano individual, nem um dualismo 

ético focado em supostas decisões tomadas pelo indivíduo. (Martyn, 2004, p. 530) 

 

3 Reforçando o dualismo apresentado em citação anterior, destaco: “Outra declaração paulina que lança luz sobre a dicotomia 
paulina σάρξ-πνεῦμα é 1 Coríntios 15,44. Áqui, Paulo contrasta o corpo ‘natural’ (ψυχικός) com o corpo ‘espiritual’ (πνευματικός). 
Fee (2014:869) argumenta que o contraste aqui não é entre o que é material versus o que é imaterial, mas sim entre o que é natural 
versus o que é sobrenatural.” (Du Toit, 2023, p. 6) Pablo Richard criticou esse tipo de dualismo em Richard, 1985, p. 73-85. 
4 Refere-se principalmente a “em Gálatas, Paulo defende um dualismo estrito de "Espírito" e "carne" (ver 3,3; 5,16-24; 6,8; também 
1,6; 2,16.20; 3,5; 4,13.14.23.29; 5,4-5.13; 6,12.13).” Betz, 1979, p. 8. n. 50 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   10 

 É importante começar destacando a impropriedade do termo invasão. Martyn considera a nova era 

como o resultado da invasão da história por Deus que envia seu Filho para morrer na cruz. O autor não percebe 

a contradição, pois toda a sua interpretação de Gálatas (e de Paulo, em geral), depende de seu conceito de guerra 

apocalíptica, no qual a invasão é o ato decisivo de Deus. Como podemos falar em invasão e destruição do inimigo 

quando o suposto invasor morre crucificado pelo poder que veio derrotar? A descrição poderia ser melhor se o 

autor conhecesse a distinção entre invasão e ocupação. Quem ocupa o faz por não ter força ou poderio econômico 

e militar para invadir. Ocupa e, assim, pressiona os poderes dominantes para agirem em resposta à lei. A vinda 

do Filho de Deus ao mundo é mais bem descrita como ocupação do que como invasão – uma vinda em fraqueza 

(como descreverá Paulo mais tarde, uma vinda esvaziada conforme Fp 2,6-11). 

Sobre o dualismo das duas eras, o seguinte pronunciamento é representativo: 

Embora o próprio Paulo nunca fale literalmente da "era vindoura", suas numerosas referências à "era 

presente" (além de Gl 1,4, Rm 12,2; 1Co 1,2; 2,6; 2,8; 3,18; 2Co 4,4) refletem sua adoção do dualismo 

escatológico. No vocabulário de Paulo, a expressão que se opõe à "presente era má " é "a nova criação" (Gl 

6,15), mais uma indicação do pensamento apocalíptico, pois é uma formulação que reflete o 

desenvolvimento do dualismo apocalíptico judaico no tempo do exílio (Is 43,18-19). (Martyn, 2004, p. 98) 

Paulo é, então, dualista – apesar do protesto em contrário do próprio autor. A nova era, grafada por 

Paulo como nova criação é radicalmente distinta da era presente. A nova criação é reificada, é uma realidade 

sobrenatural ou divina que invade a realidade humana e entra em guerra com ela. Este tipo de reificação das eras 

apocalípticas é, infelizmente, comum na pesquisa. O que é uma descrição da história a partir da esperança de um 

povo torna-se uma filosofia da história e, em vários casos, do próprio tempo. Sem o enfoque dualista moderno, 

a era messiânica pode deixar de ser vista como algo pronto que deve ser pouco a pouco concretizado, e passa a 

ser vista como uma realidade a ser constituída mediante a vida fiel das comunidades messiânicas. Apesar de 

questionar o dualismo da Heilsgeschichte, a tendência apocalíptica de interpretação de Paulo tende a cometer o 

mesmo erro – só que ao invés de apenas duas histórias, reifica também o espaço e o tempo, subjugando-se ao 

dualismo imanência-transcendência, natural-sobrenatural – mesmo quando não usa a terminologia dualista de 

modo explícito.  

Trazendo o foco para o conflito Espírito-carne, Martyn, mesmo percebendo a estranheza das armas do 

Espírito em um contexto de guerra, mantém a visão dualista, reificada: 

Segue-se que a oposição entre o Espírito e a Carne não pode ser apreendida nem na imagem de uma infecção 

e um antídoto medicinal nem na tela dos Dois Caminhos que são colocados diante do ser humano, a fim de 

exigir uma decisão. Pelo contrário, essa oposição é um conflito genuíno, uma guerra apocalíptica. Também é 

de safra recente. Pois a guerra do Espírito contra a Carne não é uma parte inerente da criação (como em 

Qumran), um conflito que foi inaugurado com a gênese da Lei Sinaítica, ou como resultado de uma decisão 

humana de atacar a Carne. Esta guerra foi declarada por Deus quando ele enviou seu Filho e o Espírito deste 

Filho para o território da Carne. Esta guerra é, então, a luta neocriacional, a guerra apocalíptica do fim dos 

tempos, a guerra na qual as forças de Deus são as que estão em marcha (em relação à linha de movimento, 

veja o Comentário nº 37). As armas do Espírito, no entanto, são realmente estranhas. Por exemplo, o Espírito 

produz o fruto da paz comunitária, para vencer a violência gerada pela Carne (v. 15.22; cf. Ef 6,10-20). 

(Martyn, 2004, p. 531) 

Sua definição do conflito carne-Espírito concretiza o dualismo ontológico, ainda que seja descrito por 

Martyn como uma guerra entre poderes: 

A Carne e o Espírito são mutuamente exclusivos, mas não como orbes distintos, como se a Carne fosse 

simplesmente a esfera humana, e o Espírito a esfera de Deus (contraste Is 31,3). Podemos de fato pensar 

neles como orbes de poder, mas devemos então acrescentar que o orbe do Espírito agora invadiu e penetrou 

o orbe da Carne. Expressando de modo mais completo: os dois são atores engajados em combate um com o 

outro. (Martyn, 2004, p. 493) 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   11 

Fica evidente o motivo da grafia de Carne com “C” maiúsculo. Á carne não é corpórea, não é física-humana. 

É um poder cósmico que guerreia contra outro poder cósmico – o Espírito do Filho (contra Deus). O ser humano 

fica perdido entre esses dois poderes, esses dois mundos em guerra. Ele assim parafraseia o texto paulino:  

Tendo recebido o Espírito perfeitamente potente (4,6; 5,16), mas sendo agora conduzido pela Lei que é 

decisivamente impotente para refrear a Carne (cf. 3: 3), você é varrido, quer queira quer não, no redemoinho 

da batalha entre o Espírito e a Carne. Sem integridade ativa, você descobre que, quando quer acabar com 

suas dissensões, só consegue intensificá-las. (Martyn, 2004, p. 495) 

Positivo na interpretação de Martyn é o reconhecimento de que Paulo se dirige às comunidades da Galácia 

e não à humanidade em geral. Todavia, sua descrição do ser humano como um joguete impotente dominado por 

duas potências cósmicas é completamente inadequada. Semelhantemente, a distinção radical que tece entre Carne 

e Lei (o uso de maiúsculas é dele), situando a lei fora da esfera da carne, não faz justiça ao texto paulino. 

Apresentadas duas versões de dualismo ontológico: histórico-salvífica e apocalíptica, precisamos agora 

oferecer uma interpretação alternativa, que supere efetivamente o dualismo e proponha categorias 

interpretativas mais adequadas ao texto paulino. 

 

Embora seja impossível uma exegese objetiva do texto, sem a participação ativa da pessoa que interpreta 

e do universo discursivo em que ela vive, é possível, sim, utilizar categorias do mundo da pessoa que interpreta 

para compreender o texto antigo – na medida em que essas categorias sejam compatíveis com aquelas presentes 

ou implícitas no texto. No caso de Gl 5,13-26, por exemplo, o uso de categorias sociopolíticas é legítimo na 

medida em que, como destacou corretamente Esler, o ambiente discursivo da unidade textual é o da honra: 

Antes de prosseguir, no entanto, é necessário estabelecer um contexto tanto na cultura mediterrânea quanto 

em alguns autores greco-romanos específicos para um tema de grande importância nesta seção do texto, o 

da honra familiar, uma vez que proporei que Paulo emprega imagens de família e lar nesta passagem como 

uma forma de dar substância à identidade distinta com a qual ele quer caracterizar os membros de suas 

congregações. (Esler, 1998, p. 218) 

Ademais, o uso do termo sarx por Paulo, ainda que marcado pela ambivalência (comum em vários 

termos técnicos do apóstolo), deve ser entendido dentro dos limites do agir humano, sem a necessidade de 

apelar a conceituações ontológicas. Esta é a perspectiva adotada, por exemplo, por Barclay: 

No entanto, a maneira como Paulo emprega seu dualismo πνεῦμα-σάρξ em relação aos temas apocalípticos 

da carta sugere que ele está usando σάρξ para designar o que é meramente humano, em contraste com a 

atividade divina exibida na cruz e no dom do Espírito. A equivalência de ἄνθρωπος e πᾶσα σάρξ em 2,16 já 

sugere isso, assim como uma passagem reveladora em 1Co 3,1-4: ali Paulo descreve os coríntios como 

σαρκικοί (eles não são, como pensavam, πνευματικοῖς) porque seu comportamento é κατὰ ἄνθρωπον (3,3) — 

eles são ‘meramente seres humanos’ (οὐκ ἄνθρωποί ἐστε; 3,4). (Barclay, 1988, p. 206) 

Apesar de apontar na direção correta – interpretar σάρξ como atividade humana, neste ensaio sobre a 

ética em Gálatas Barclay ainda usa o termo inadequado dualismo (será substituído por antítese em seu recente 

Paul and the Gift). A utilização de uma carta posterior para explicar um anterior também é questionável do ponto 

de vista do método – o sentido do texto posterior não tem poder explicativo para um texto anterior (pode ser 

usado na construção de uma “teologia paulina”, mas não como elemento elucidador na exegese de uma unidade 

textual específica). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   12 

Susan Eastman concorda com Barclay sobre o humano da carne, mas, como ele, acaba cedendo à 

tentação dualista. Refletindo sobre a relação entre Gl 5,16-26 e Gl 4,21-31, ela utiliza a metáfora da árvore 

genealógica para distinguir Espírito e carne: 

Esta árvore genealógica é um sistema fechado, determinado apenas em relação ao passado, porque, em 

última análise, não tem futuro; voltado para si mesmo, com cada indivíduo focado egocentricamente, porque 

não compartilha da dimensão cósmica transcendente trazida pelo envio do Espírito aos corações humanos; 

incapaz de produzir algo verdadeiramente novo porque pertence apenas à "presente era maligna — mais ou 

menos como um filme B de Hollywood que é reprisado infinitamente. (Eastman, 2007, p. 169) 

Ambos, Barclay e Eastman, acabam recaindo no dualismo por se situarem no ambiente da interpretação 

apocalíptica de Paulo, influenciados principalmente por Käsemann.5  Assim, embora afirmem que a palavra 

carne, em Paulo, refere-se ao que é humano, acabam reificando o sentido do termo e lhe atribuem um significado 

transcendente. Retomo o diálogo com Barclay, cuja trajetória de pesquisa mostra uma ampliação do referencial 

teórico. No livro já citado, de 1988, ele não usa conceitos e categorias das ciências sociais, nem cita filósofos da 

atualidade. Já em Paul and the Gift, faz as duas coisas. É necessário, porém, constatar que esse uso não ocorre 

sem problemas. Por exemplo:  

Em 5,13, Paulo lembra aos gálatas de seu chamado (na graça, 1,6; 5,7) e de sua liberdade. Os dois temas estão 

conectados porque o “chamado” incongruente de Deus não levou em conta seu valor anterior, libertando-os 

dos sistemas difusos de capital simbólico que anteriormente determinavam suas normas culturais. Uma vez 

que eles são livres para desconsiderar tais sistemas de valor, um padrão de existência totalmente novo se 

torna possível. (Barclay, 2015, p. 428)  

Barclay usa conceitos extraídos da teoria sociológica de Pierre Bourdieu (habitus6 e capital), mas os 

ressignifica de modo incoerente com o uso original. Na teoria de Bourdieu não é possível ser libertado de 

sistemas difusos de capital simbólico, pois o capital não é um sistema, mas uma propriedade, fruto da aquisição, 

domínio e uso de bens (neste caso, simbólicos). Cada campo social se concretiza como uma permanente dialética 

entre habitus e diferentes tipos de capital, de modo que não se deve falar em libertar do capital, mas em 

estratégias de posicionamento no campo, aquisição, manutenção e uso das diferentes formas de capital 

necessárias para a vida social. Semelhantemente, não se poderia falar em sujeitos livres para desconsiderar tais 

sistemas de valor, mas em sujeitos livres para enfrentar, resistir ou submeter formas de capital e agentes 

detentores dessas capitais. Barclay acaba lendo Bourdieu dentro dos limites do seu dualismo inconsciente – e a 

conclusão do parágrafo citado revela a presença da reificação dualista a que me referi acima: um padrão de 

existência totalmente novo. Nenhuma forma de vida pode, na linguagem de Bourdieu, ser totalmente nova, pois 

a sociedade, as comunidades, os grupos sociais, as pessoas não estão fora da história. O novo é sempre uma 

reconfiguração e ampliação do antigo.7 

 

5 Por exemplo: “É por meio da associação com a presente era maligna que se pode dizer que a carne tem uma dimensão cósmica 
limitada e um poder escravizador. Os comentários de Käsemann são úteis (Perspectives on Paul, 26): ‘a existência é sempre 
concebida fundamentalmente do ângulo do mundo ao qual se pertence. A existência é carne na medida em que se entregou ao 
mundo da carne, serve a esse mundo e se permite ser determinada por ele. Mas, uma vez que o confronto com o criador é 
característico deste mundo, e uma vez que esse confronto sempre significou, de fato, o isolamento e a rebelião da criatura, a carne 
também é a esfera do demoníaco’.” (Eastman, 2007, p. 169) 
6 O termo é usado mais de 20 vezes no livro e, à p. 506, Barclay apresenta a definição do termo citando Pierre Bourdieu. 
7 A obra de Bourdieu é vasta, mas seus conceitos principais podem ser aprendidos em Bourdieu; Wacquant, 1995. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   13 

Seguindo a trilha indicada por Esler (com uma visão crítica), Barclay e Eastman (sem o dualismo 

embutido), podemos entender melhor o conflito Espírito-carne. Precisamos, porém, não só rever nossa 

interpretação do texto, mas também o uso de categorias heurísticas. Na sequência, algumas pistas para a 

construção desse novo caminho. 

Para escapar ao dualismo devemos, para começar, redefinir o sentido da carne em nossa unidade 

textual: a carne é a pessoa humana (neste caso específico, as comunidades gálatas) que busca construir sua 

justiça e espiritualidade mediante a obediência à Lei (divina), mediante a prática das obras da lei. Assim, o 

Espírito (que é o Espírito de Deus, o Espírito do Filho (Gl 4,6) está em conflito com as comunidades, está em 

conflito conosco (pessoas seguidoras de Jesus), a fim de que não façamos o que queremos – o que queremos? A 

frase considerada enigmática por muitos comentaristas (ἵνα μὴ ἃ ἐὰν θέλητε ταῦτα ποιῆτε), de fato, é 

perfeitamente compreensível quando lemos Gl 5,17 no ambiente textual a que pertence. A frase é resposta à 

pergunta de Paulo em Gl 3,6 ἐναρξάμενοι πνεύματι νῦν σαρκὶ ἐπιτελεῖσθε; (tendo começado no Espírito, quereis 

completar-se na carne?).8 Á marca linguageira da relação está no uso, duas vezes, de verbos da raiz τελ- 

Gl 5,13-26 não está discutindo questões ontológicas, a carne não é um poder cósmico, nem uma força 

sobre-humana, ou uma natureza pervertida. A carne é simplesmente o desejo das comunidades da Galácia de 

atender ao ensino dos mestres da circuncisão e praticarem as obras da Lei para permanecer no povo do Messias. 

Não é necessário recorrer a esquemas dualistas para entender e explicar o conflito Espírito-carne. Isto fica ainda 

mais evidente quando consideramos o verbo usado por Paulo para descrever o conflito:  ἡ γὰρ σὰρξ ἐπιθυμεῖ 

κατὰ τοῦ πνεύματος, τὸ δὲ πνεῦμα κατὰ τῆς σαρκός (5,17ª, itálico meu). Á carne, ou seja, a pessoa que segue 

Jesus, mas também aceita delimitar o seguimento a partir da prática das obras da lei, deseja contra o desejo9 do 

Espírito de Deus. Sua vontade é contrária à do Espírito e o caminho de vida que ela segue é o caminho delineado 

no sistema greco-romano de honra.  

Esta interpretação, porém, permanecerá no âmbito do dualismo se não modificarmos também a nossa 

compreensão do Espírito no conflito. Assim como a quase totalidade das pessoas pesquisadora, entendo o 

Espírito aqui como o Espírito de Deus. Todavia, não podemos entender o Espírito de modo ontológico dualista, 

como se fosse radicalmente contrário ao humano. Neste sentido, Eastman e Barclay continuam sendo de ajuda: 

Ao mesmo tempo, porém, as atividades do Espírito também são atividades humanas, pessoal e 

corporativamente incorporadas na vida comunitária dos gálatas. O Espírito clama Abba, Pai, nos corações 

dos gálatas, mas eles também clamam Abba? Assim como Paulo trata os filhos da promessa como sujeitos 

atuantes em 4,28-5,1, também aqui ele exorta diretamente aqueles que são guiados pelo Espírito. (Eastman, 

2007, p. 170)10 

 

8 Este conflito não precisa ser resolvido, mas assumido: “a lacuna radical que ele postula entre “vida” e “morte”, entre a vida em 
Cristo e a vida em pecado, não precisa de uma nova “síntese”; ela é em si a solução da “contradição absoluta” entre Lei e pecado, do 
círculo vicioso de sua implicação mútua. Em outras palavras, depois de feita a distinção, depois que o sujeito se torna consciente 
da própria existência dessa outra dimensão além do círculo vicioso da Lei e de sua transgressão, a batalha já está formalmente 
ganha. Zizek, 2008. p. 521. 
9 Vários comentaristas ressaltam a ausência do verbo na segunda frase da citação, supondo que seria inadequado o Espírito desejar. 
Por exemplo: “Porque a carne tem desejos contra o Espírito; mas (δὲ) o Espírito [é] contra a carne” (Fee, 2011, p. 209). Note a 
substituição do verbo desejar pelo verbo ser na tradução do texto paulino. 
10 Eastman cita, aprovando, “O poder e a liderança do Espírito e até mesmo o dom do fruto do Espírito não diminuem, ao contrário, 
ampliam a demanda para trabalhar e semear para o Espírito.  [. . .] Paulo via o indicativo divino em termos peculiarmente dinâmicos 
— não era simplesmente uma questão do que Deus havia feito (na eleição etc.), mas o que ele continua a fazer no e para o crente .” 
(Barclay, 1988, p. 226-227) 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   14 

O Espírito é Deus, sim, mas Deus em sua comunhão com o humano, como co-agente conosco. Nesta 

direção escreve Boff sobre o agir conjunto do Espírito com o ser humano, destacando a impropriedade das 

construções metafísicas do conceito: 

Ela [a categoria espírito] nos obriga a ver a realidade mais como um devir do que como um ser, e Deus como 

energia e dinamismo, agindo no mundo, na história e em cada pessoa. A tradição teológica é praticamente 

baseada em uma concepção substancialista de Deus. Estuda sua natureza e essência eterna, infinita e imutável. 

Com a categoria espírito somos convidados a entender Deus como um processo, como um devir, como energia 

que sustenta todo o universo, cada ser e cada pessoa. Ele é mais ação do que substância imutável. Ele é um Deus 

que tem futuro, porque entra na história. Ela não lhe é estranha, mas foi pensada para recebê-lo, inaugurando 

novidades que antes não existiam, como, por exemplo, a encarnação. (Boff, 2017, p. 53) 

Subjacente à descrição de Boff está o conceito de uma só história, predominante na Teologia da 

Libertação, que elimina o dualismo da tendência histórico-salvífica acima citada. Para entender adequadamente 

a relação entre o Espírito e a pessoa humana é necessário, ademais, trabalharmos com um conceito de self (eu, 

pessoa, sujeito) adequado à visão do mundo antigo. Charles Taylor, em A Era Secular, apresentou bem o contraste 

de concepções do self (eu) na modernidade humanista e antiguidade: 

Negativamente, era muito difícil ver como um humanismo exclusivo poderia preencher esse papel, enquanto 

as pessoas tivessem uma visão encantada do universo; isto é, nos vissem, seres humanos, como em um 

campo de espíritos, alguns dos quais eram malignos. A esse respeito, é claro, a ciência, ao ajudar a 

desencantar o universo, contribuiu para abrir o caminho para o humanismo exclusivo. Uma condição crucial 

para isso era um novo senso do self e seu lugar no cosmos: não aberto, poroso e vulnerável a um mundo de 

espíritos e poderes, mas o que eu chamo de “protegido”. Mas foi preciso mais do que desencanto para 

produzir o self protegido; também foi necessário ter confiança em nossos próprios poderes de ordenação 

moral. (Taylor, 2007, p. 27) 

Quase todos nós lemos Paulo a partir desta concepção do self, do humano, e não nos damos conta de 

que a pessoa, em Paulo, é aberta à presença e influência de seres espirituais (que não são imateriais no sentido 

do dualismo espírito-matéria). Por isso estranhamos textos como este ou como Gl 2,20 onde Paulo escreve: “não 

sou mais eu quem vivo, mas o Messias vive em mim”. Ássim como se reifica ontologicamente o conflito Espírito-

carne também se reificam os eus presentes no verso e a suspeita de que há uma negação da autonomia da pessoa, 

pelo Messias, sempre pende sobre a exegese do texto. 

O Messias vive em mim – comigo, não anulando meu self, minha personalidade, minha corporeidade. O 

Messias vive em mim a “vida que agora vivo na carne” – a mesma carne de 5,13-26: a pessoa, o ser humano em 

suas relações sociais e comunitárias, em sua ambivalência constitutiva e constituinte. O desejo do Espírito contra 

o desejo da carne é o desejo do Messias que vive em mim, comigo, por mim e para mim. Vida que o Messias não 

pode viver sem estar comigo, em mim, sem que eu esteja também nele. Da mesma forma, o Espírito não atua 

contra a carne fora da pessoa, fora da comunidade humana, fora da carne! Metáforas espaciais que não podem 

ser reificadas, precisam permanecer em seu campo próprio, o das relações intersubjetivas. 

Esta dificuldade fica mais claramente expressa nos comentários sobre o verso 13b: “sede escravos uns 

dos outros mediante a prática do amor”. Á partir de uma concepção moderna de sujeito, com seu self protegido, 

sua individualidade assumida e sua autonomia integral, torna-se, de fato, impossível entender o paradoxo 

paulino. Quando lemos o verso no âmbito do sistema de honra do mundo romano, a compreensão se modifica: 

o amor se concretiza na escravidão mútua porque é essa escravidão mútua, como prática comunitária, que 

implode a lógica classificatória assimétrica do sistema de honra. O que no mundo romano se entendia como 

liberdade Paulo via como escravidão. Sem relação adequada com o Messias não há liberdade. Paulo apresenta 

uma forma de escravidão que é, na realidade, a verdadeira liberdade. A pessoa, no mundo paulino, nunca é 

autônoma, está sempre assujeitada a poderes que a dominam e delimitam sua vida. Pode lutar, pode resistir, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   15 

mas – na visão paulina pelo menos – não é capaz de eliminar a heteronomia. Paulo não propõe uma liberdade 

como autonomia, mas como heteronomia sem dominação, sem assujeitamento, sem subjugação. 

Esta exortação mostra à comunidade o caminho a ser seguido em sua vida cotidiana, caminho que é 

descrito nos versos 16-26 mediante os contrastes entre viver no Espírito e viver na carne, entre fruto do Espírito 

(viver no Espírito) e obras da carne (viver na carne). A comunidade que segue o sistema de honra será a 

comunidade dividida, assimétrica, injusta, incapaz de constituir uma verdadeira unidade. A comunidade que 

anda no Espírito (ou seja, a comunidade formada por pessoas que se relacionam entre si com e no Espírito, a 

vida do Messias em cada uma delas e na própria comunidade), ao contrário, é capaz de enfrentar o sistema de 

honra com sua lógica classificatória e construir uma nova lógica classificatória – que iguala a todas as pessoas 

sob a categoria do escravo libertado pelo Messias, que entende a condição de escravo como liberdade, como 

categoria superior, não inferior, como categoria da igualdade, não da dissimetria. 

Em nossa contemporaneidade, Derrida sugeriu pensar sobre essa possibilidade de compreender a 

liberdade fora do campo da autonomia: 

O que devemos pensar aqui é essa coisa inconcebível ou incognoscível, uma liberdade que não seria mais o 

poder de um sujeito, uma liberdade sem autonomia, uma heteronomia sem servidão, em suma, algo como 

uma decisão passiva. Para isso, teríamos que repensar as filosofias de decisão e o casal fundador de atividade 

e passividade, assim como poder e ação. (Derrida, 2003, p. 210) 

É claro que Derrida não está interpretando Paulo, mas sua afirmação da “liberdade sem autonomia, uma 

heteronomia sem servidão” é compatível com a proposta paulina. Sua concepção da liberdade pode ajudar 

exegetas também em duas áreas temáticas conjuntas: a discussão sobre a agência humana em sua relação com 

a agência divina, e a definição da ética paulina a partir do binômio indicativo-imperativo – mostrando caminho 

viável para a construção de uma ética da graça, da liberdade em amor: 

É, portanto, racional, legitimamente racional, questionar ou desconstruir, sem desacreditá-la, a fecunda 

distinção entre constatativo e performativo. Da mesma forma, além da lei, da dívida e do dever, deveríamos 

pensar racionalmente em uma hiperética ou uma hiperpolítica que não se contente em agir "de acordo com 

o dever (pflichtmässig)" nem mesmo (para retomar a distinção kantiana que fundamenta a razão prática) 

"por puro dever" (eigentlich aus Pflicht; aus reiner Pflicht). Essa hiperética ou hiperpolítica se estende 

incondicionalmente para além do círculo econômico do dever ou tarefa (Pflicht ou Aufgabe), da dívida a ser 

reapropriada ou cancelada, do que sabemos que devemos fazer e que, portanto, ainda depende de um 

conhecimento programático e normativo que se contenta em implementar com consequências. (Derrida, 

2003, p. 210, itálicos dele) 

Voltemos à questão da categoria contemporânea que nos ajude a entender, em seus termos gerais, o 

conflito Espírito-carne. Qual seria essa categoria? É a categoria dispositivo, em sua descrição iniciada por Foucault 

e ampliada por Agamben e Deleuze11. Que é dispositivo? Dispositivo é categoria usada pelos autores mencionados 

para explicar processos de subjetivação ou de construção de identidade. É um conceito útil para descrevermos os 

processos e técnicas de subjetivação (e/ou assujeitamento) desenvolvidos ao longo da história, ainda que, 

exatamente para garantir sua fecundidade heurística, não seja um conceito exato (nem descrito com exatidão).  

A palavra dispositivo, da raiz do verbo dispor (colocar, situar, ordenar, distribuir, arrumar) pode ser lida 

em dois registros simultâneos complementares: (a) é algo que foi disposto – foi construído, situado e utilizado, 

podendo assumir, ou não, vida própria; e (b) é algo que dispõe, ordena, comanda, controla, atua. O processo 

humano de subjetivação, social e histórico, é articulado por meio de dispositivos vários que se entrecruzam, 

enfrentam, disputam entre si, desaparecem, reaparecem etc. Essa complexidade provoca incertezas, inexatidões e 

 

11 Para uma definição fundamental: Agamben, 2005, p. 9-16. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   16 

dúvidas na descrição e conceituação dos diferentes modos de subjetivação, mas, ao mesmo tempo, enriquece e 

amplia as possibilidades de análise, compreensão e conceituação. Como escreveu Deleuze:  

desemaranhar as linhas de um dispositivo é, em cada caso, traçar um mapa, cartografar, percorrer terras 

desconhecidas, é o que Foucault chama de “trabalho em terreno”. É preciso instalarmo-nos sobre as próprias 

linhas, que não se contentam apenas em compor um dispositivo, mas atravessam-no, arrastam-no, de norte 

a sul, de leste a oeste ou em diagonal (Deleuze, 1990, p. 155). 

A carne, então, pode ser vista como um dispositivo de subjetivação caracterizado pelas lógicas de 

classificação e exclusão do discurso (ou sistema) de honra greco-romano. Rossi oferece uma descrição 

apropriada do conflito, usando a categoria teológica projeto (que é similar à categoria filosófica dispositivo): 

A lógica de Paulo é muito clara: quem vive segundo o espírito produz os frutos do espírito e quem vive a 

partir do projeto da carne produz um comportamento típico não somente contrário ao projeto de Jesus, mas 

também o negando. Nessa perspectiva, a vida segundo o Espírito cria fé onde não havia fé, e envolve 

discípulos e discípulas numa nova peregrinação de vida, que permite que cada um deles e delas passe do 

poder escravizador da avareza e do individualismo da antiga ordem de injustiça que conduz à morte, para a 

liberdade da nova ordem regida pela liberdade de Jesus Cristo. E porque não afirmar que a fé fundamentada 

em Jesus se materializa mediante o amor que se canaliza no amor mútuo. (Rossi, 2021, p. 123) 

Mediante o uso da categoria dispositivo, outro problema exegético pode ser resolvido: o da presença da 

lei em Gl 5,13-26. Os versos 14 e 18 provocam consternação em vários comentaristas: “Pois toda a Lei se resume 

a uma só palavra: ‘amarás o teu próximo como a ti mesmo’” e “Todavia, se sois guiados pelo Espírito, não estais 

debaixo da Lei.” O uso positivo da lei no verso 14 incomoda. Como pode a lei, tão severamente criticada nos 

capítulos anteriores, ser apresentada de modo tão positivo? Como a lei, agora apresentada de modo positivo, é 

retomada de modo tão negativo no verso 18, vinculada à carne? A resposta, simplificando, é: lei e carne são 

diferentes dispositivos de subjetivação e construção de identidade no mundo paulino. Enquanto dispositivos são 

ambivalentes, ambíguos, sua potência para libertar ou para dominar depende do seu uso. Não são forças sobre-

humanas que nos subjugam inevitavelmente. São construções humanas que subjugam, mas podem ser 

ressignificadas e reutilizadas para propósitos libertadores – e é isto que Paulo faz com as suas quase-categorias: 

lei, pecado, carne, poderes. 

Enquanto a carne se refere primariamente ao dispositivo da honra, a lei se refere ao dispositivo legal – 

seja judaico, seja romano. Refere-se ao conjunto de normas e demais leis que regem a vida de uma determinada 

formação social. Por isso, Paulo pode falar da lei dos judeus como um dos elementos do mundo (Gl 4,1ss). A lei é 

um dos elementos do mundo na medida em que, como aqueles, ela é um dispositivo de subjetivação. Dispositivos 

são realidades constituídas por seres humanos na história e possuem a ambivalência e ambiguidade de todo 

empreendimento humano. Quando deixamos de reificar ontologicamente carne, lei, pecado, espírito, justiça, era 

antiga, nova era (criação), deixamos de estar submetidos a problemas interpretativos aparentemente insolúveis. 

 

Esta breve análise de Gálatas 5,13-26 evidenciou a necessidade de superar abordagens que tratam o 

conflito entre carne e Espírito como uma dicotomia metafísica rígida. A exegese do texto mostra que Paulo não 

está desenvolvendo uma oposição entre dimensões separadas da realidade, mas sim abordando um conflito 

dentro da própria vida comunitária. A carne, nesse contexto, não deve ser entendida como um princípio 

ontológico negativo ou como uma força sobrenatural hostil ao divino, mas como um dispositivo discursivo que 

regula as relações sociais e orienta determinados modos de existência. Da mesma forma, o Espírito não pode ser 

reduzido a uma instância transcendental desconectada da história e, sim, compreendido como uma realidade 

atuante na experiência concreta das comunidades paulinas. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   17 

O deslocamento da interpretação para um campo que considera categorias contemporâneas em diálogo 

com o mundo paulino permite compreender o conflito entre carne e Espírito de maneira mais coerente com a 

lógica da argumentação paulina. Em vez de uma oposição entre o humano e o divino, trata-se de uma disputa 

sobre os modos pelos quais as comunidades se organizam, estabelecem vínculos e definem sua identidade. A 

carne representa a tentativa de submeter a experiência cristã a um sistema normativo marcado pela lógica do 

sistema de honra e da prática das obras da Lei. O Espírito, por sua vez, não se opõe à carne em termos absolutos, 

mas age dentro da realidade comunitária para transformar as relações entre as pessoas, orientando-as para um 

modelo de convivência baseado na prática do amor mútuo e na superação das hierarquias sociais. 

Com isso, a reflexão sobre Gálatas 5,13-26 contribui não apenas para o campo da exegese paulina, mas 

também para a compreensão dos desafios enfrentados por comunidades cristãs em diferentes contextos 

históricos e sociais. A análise crítica das categorias utilizadas na interpretação do conflito carne-Espírito permite 

reavaliar o impacto dessas leituras na construção das práticas de fé e das relações comunitárias. Além disso, ao 

considerar perspectivas que emergem da tradição teológica latino-americana, abre-se a possibilidade de 

estabelecer um diálogo entre a teologia paulina e as experiências concretas de resistência, libertação e 

construção de novas formas de convivência e solidariedade. 

AGAMBEN, Giorgio. O que é um dispositivo. Outra Travessia. Florianópolis, n.5, p. 9-16, 2005. 
https://doi.org/10.5007/%25x2005 

BARCLAY, John M. G. Obeying the Truth: Paul's Ethics in Galatians. Minneapolis: Fortress Press, 1988. 

BETZ, Hans D. Galatians: A Commentary on Paul's Letter to the Churches in Galatia. Philadelphia: Fortress Press, 1979. 

BOFF, Leonardo. La irrupción del Espíritu en la evolución y en la historia. Madrid: Trotta, 2017. 

BOURDIEU, Pierre; Wacquant, Loic, J. D. Respuestas: por uma antropología reflexiva.  Miguel Hidalgo: Grijalbo, 1995. 

DELEUZE, Gilles. ¿Que és un dispositivo? In: DELEUZE, Giles et al. Michel Foucault, filósofo. Barcelona: Gedisa, 1990, p. 
155-161. 

DERRIDA, Jacques. Voyous. Deux essais sur la raison. Paris : Galilée, 2003. 

DU TOIT, Phillip La G. The epistemological irony of postcolonialism: Á perspective from Paul’s flesh-Spirit dichotomy. 
Verbum et Ecclesia Pretoria. n. 44, v.1, p. 1-10, 2023. https://doi. org/10.4102/ve.v44i1.2972 

EASTMAN, Susan. Recovering Paul’s Mother Tongue. Language and Theology in Galatians. Grand Rapids: Eerdmans, 
2007. 

ESLER, Philip F. Galatians. Londres: Routledge, 1998. 

FEE, Gordon. Galatians. Dorset: Deo Publishing, 2011. 

MARTYN, J. Louis. Galatians. A New Translation with Introduction and Commentary. New York: Doubleday, 2004. 

RIBEIRO, Osvaldo L. O método histórico-crítico e a questão hermenêutica da intenção do autor: uma problematização. 
Estudos Teológicos. São Leopoldo v. 59 n. 2 p. 356-369, jul./dez. 2019. 

RICHARD, Pablo. O fundamento material da espiritualidade (Rm 8,1-17 e ICor 15,35-58). Estudos Bíblicos. Petrópolis, 
n. 7, p. 73-85, 1985. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01


Espírito e carne em conflito – Reflexões exegéticas e metaexegéticas 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 05-18, 2025                                                   18 

ROSSI, Luiz A. S. Viver segundo o Espírito e na liberdade de Cristo – 5:1-26. In: Rossi, Luiz A. S. (org.). Carta aos gálatas: 
a liberdade como estilo de vida. São Paulo: Recriar, 2021, p.115-130. 

TAYLOR, Charles. A Secular Age. Cambridge: The Belknap Press, 2007. 

WEGNER, Uwe. Exegese do Novo Testamento. Manual de Metodologia. São Leopoldo: Sinodal; São Paulo: Paulus, 5a. 
edição, 1998. 

WELKER, Michael. The Holy Spirit. In: WEBSTER, John; TANNER, Kathryn; TORRANCE, Iain (eds.). The Oxford 
Handbook of Systematic Theology. Oxford: Oxford University Press, 2007, p. 236-248. 

ZIZEK, Slavoj. A visão em paralaxe. São Paulo: Boitempo, 2008. 

 

Editor responsável: Waldir Souza 

RECEBIDO: 22/02/2025   

APROVADO: 09/04/2025 

PUBLICADO: 30/04/2025  

RECEIVED: 02/22/2025 

APPROVED: 04/09/2025 

PUBLISHED: 04/30/2025 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS01

