
 
 
ISSN 2175-1838 
Licenciado sob uma Licença Creative Commons 
 
Dossiê                                                                                                                       http://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02 

[a] Doutor em teologia pela Pontifí cia Universidade Gregoriana (PUG, Roma), com po s-doutorado em teologia pela Universidade Cato lica Portuguesa 

(UCP, Lisboa). Mestre em Teologia pela Faculdade Jesuí ta de Filosofia e Teologia (FAJE, Belo Horizonte). Docente do programa de Po s-graduaça o em 

teologia da PUCPR e consultor teolo gico do Instituto Cie ncia & Fe , vinculado a  Pro -Reitoria de Identidade e Missa o, da mesma PUCPR (Curitiba), e-

mail: marcialscj@gmail.com 

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 19 

 
 

pistispraxis/index  

Marcial Maçaneiro [a]  

Curitiba, PR, Brasil 

Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUCPR) 

Como citar: MAÇANEIRO, M. O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança. Revista Pistis & Praxis, 

Teologia e Pastoral, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 01, p. 19-31, jan./abr. 2025. DOI: doi.org/10.7213/2175-

1838.17.001.DS02 

Este artigo discorre sobre o Espírito de Deus na criação, a partir dos conteúdos da Revelação judaico-cristã, à luz da 
esperança de “novo céu e nova terra” (Ap 21:1). De um lado, apresentam-se os atributos do Pneuma e seu papel na 
obra divina da criação; de outro, faz-se uma aproximação desses atributos à expectativa de realização do Reino de 
Deus, no cosmos e na história. Assim, a Pneumatologia é lida com a lente da esperança teologal, em tempos de desafios 
à fé e ao futuro da vida na Terra. Nesta abordagem, os verbos soprar, vivificar, consolar, fortalecer, aperfeiçoar e 
regenerar articulam Revelação e História, presente e futuro da criação. À conclusão, abrem-se três perspectivas de 
alcance do tema: aprofundar a Pneumatologia em conexão com a Cristologia, Graça e Escatologia; vivenciar a 
conversão ecológica como obra do Espírito; pôr em diálogo a Pneumatologia e as Ciências da Natureza, fortalecendo 
assim o compromisso ecológico pela vida humana e planetária, em sintonia com o Espírito Criador. 

Palavras-chave: Deus Criador. Pneuma. Shekhiná. Esperança cristã. Cosmologia. 

This article discusses the Spirit of God in creation, based on the contents of the Judeo-Christian Revelation, considering 
the hope of “new heaven and new earth” (Rev 21:1). On the one hand, the attributes of Pneuma and His role in the divine 
work of creation are presented; on the other hand, on the other hand, the attributes and works of the Spirit are placed in 
light of the expectation for the God’s Kingdom fulfillment in the cosmos and in history. Thus, Pneumatology is read 

                   

       

      
      

http://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02
https://periodicos.pucpr.br/pistispraxis/index
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02
https://orcid.org/0000-0003-3085-8588
https://www.pucpress.com.br/


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 20 

through the lens of theological hope, in times of challenges to faith and the future of life on Earth. In this approach, the 
verbs blow, vivify, console, strengthen, perfect and regenerate articulate Revelation and History, present and future of 
creation. In conclusion, three perspectives to develop the subject are suggested: deepen Pneumatology in connection with 
Christology, Grace and Eschatology; experience ecological conversion as a work of the Spirit; promote dialogue between 
Pneumatology and Natural Sciences, strengthening the ecological commitment to human and planetary life, in tune with 
the Creative Spirit. 

Keywords: Creator God. Pneuma. Shekhinah. Christian hope. Cosmology. 

 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 21 

Vento que “sopra onde quer” (Jo 3:8), o Espírito de Deus se faz presente na extensão sideral, do 

microcosmo humano às longínquas fronteiras do universo em expansão. A tradição sapiencial – acolhida por 

Paulo – o atesta: “Pois o teu Espírito incorruptível [ó Deus] está em todas as coisas” (Sb 12:1) e “perscruta todas 

as coisas, até as profundezas de Deus” (1Cor 2:10). Tratar, portanto, da Sua atuação no mundo criado é uma 

tarefa aberta a diferentes abordagens e conexões. A própria Revelação bíblica, com seus parâmetros teológicos 

específicos, reconhece a natureza dinâmica de Ruah/Pneuma, enquanto potência divina universalmente 

presente, a ser discernida em muitas manifestações da Natureza, da História, das Religiões e da Cultura que 

compõem o mosaico multicor dos povos e da Terra. Este é o horizonte de investigação da Pneumatologia como 

um todo, que inclui tanto a presença extensa do Espírito Santo no mundo, quanto sua obra santificante no espaço 

da fé explícita em Jesus Salvador, vivenciada nas comunidades cristãs. 

Renunciando a pretensões desmedidas, este artigo volta-se à presença do Espírito de Deus na criação, 

discorrendo sobre os temas e perspectivas fundamentais que a tradição judaico-cristã nos apresenta: de um 

lado, acolhendo aspectos de uma pneumatologia fundamental, sobre a Pessoa revelada do Espírito Santo; de 

outro lado, ensaiando uma aproximação desses aspectos à expectativa de plena realização do Reino de Deus, no 

cosmo e na história. 

Esta aproximação traz a Pneumatologia para o ateliê da esperança, em tempos de desafios à fé e de 

incertezas quanto ao futuro da humanidade e do planeta. Por isso, os verbos soprar, vivificar, consolar, fortalecer 

e regenerar dão movimento aos tópicos apresentados, partindo da sua base bíblica e propondo seu sentido para 

a firmação da vida, na esperança do Reino definitivo. Para concluir, três perspectivas de incidência do tema: 

aprofundar a Pneumatologia, relendo os dados da Revelação, da teologia sistemática e da patrística; promover 

a conversão ecológica em sentido profundo, como obra do Espírito na pessoa humana; promover o encontro 

entre a Pneumatologia e as Ciências da Natureza, fortalecendo assim o compromisso pela vida humana e 

planetária, em sintonia com o Espírito Criador. 

Já nos primórdios da criação, o Espírito de Deus é mencionado, no Livro de Gênesis: “Quando Deus 

iniciou a criação do céu e da terra, a terra era deserta e vazia [tohu wa bohu]; havia treva na superfície do abismo 

[tehom]; e o Sopro [ruah] de Deus pairava na superfície das águas” (Gn 1:1-2). No cenário de treva e informidade, 

o Sopro divino agita as águas e potencializa o abismo com Sua virtude generativa. Enquanto a luz é criada pela 

Palavra divina como inauguração do “primeiro dia” e, portanto, do tempo (Gn 1:3-5), ruah tem natureza distinta: 

não é uma criatura, mas sim uma potência do Deus Criador, o Sopro divino que “possibilita a vida” e pode “ser 

entendido como um vento violento” (TEB, 1994, p. 24: nota “e” do rodapé).  

Esta ação do Sopro ou Espírito divino sobre as águas abissais traz uma reminiscência do Enuma elish, o 

mito babilônico da criação – como demonstra Stéphanie Anthonioz (2019) – pela correspondência entre 

Tihamat (a divindade criadora do Enuma elish) e o tehom (o abismo aquoso do Bereshit bíblico). Por outro lado, 

marcado pelo monoteísmo judaico, o relato bíblico não cita qualquer divindade estrangeira, para afirmar a obra 

do único El – o Deus ancestral adorado por Abraão e pelas tribos hebreias – de quem ruah é hálito potente e 

vital.  

Traduzido como vento, hálito ou sopro, ruah tem gênero feminino e atributos divinos, claramente 

nomeada como Ruah Elohim – Sopro de Deus (Gn 1:2). O hebraico me-rahefet de Gn 1:2 significa planar sobre, 

com o efeito de mover ou agitar a superfície das águas abissais, sem tocá-las. Deste modo a narração indica uma 

potência divina extrínseca às águas – distinta de uma simples criatura ou força natural – que veicula o poder 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 22 

criador do próprio Deus. Como observa Moltmann, trata-se do sopro de Deus que “vibrava sobre o caos” (2010, 

p. 50).  

O abismo aquoso representa o caos primordial, anterior a qualquer forma de vida, profundo e tenebroso. 

Sobre este, Deus sopra seu hálito quente e poderoso, que agita as águas profundas. Esta ação de Ruah Elohim 

expressa a intenção e a potência do Deus Criador, que suscita vida e beleza do caos inerte e informe. Trata-se de 

uma ação primigênia, na origem do tempo e do espaço, anterior inclusive à Palavra (dabar) que convoca, define 

e nomeia as criaturas. 

No Gênesis, o par Sopro-Palavra assinala a ação de Deus ao criar o cosmo, a terra e os demais seres: por 

Sua palavra, Ele nomeia e define as criaturas; por Seu sopro, Ele as faz existir e viver. Deste modo, “todas as 

criaturas são chamadas à vida pela mesma ruah – que constitui a comunhão de todas elas na Criação” (Moltmann, 

2010, p. 50). Assim, “a palavra masculina (dabar) e a força vital feminina (ruah) necessariamente se 

complementam” (Moltmann, 2010, p. 50). De fato, ruah significa a respiração ou sopro vital [ruah hayim] em 

muitas passagens do Antigo Testamento (cf. Gn 6:17 e 7:15, Nm 16:22 e 27,16, Ez 37:5).   

Uma força semelhante àquela de ruah na Criação é mencionada no Êxodo, quando as águas do Mar de 

Juncos recuaram, permitindo que os filhos de Israel fugissem das tropas do faraó: “Com um forte vento leste 

[ruah ha-qadim] a soprar a noite toda, o Senhor repeliu o mar e o pôs a seco” (Êx 14,21) – fenômeno de retração 

das águas, verificado ainda hoje ao soprar do vento oriental, em algumas curvas do Rio Nilo (Egito), onde as 

águas se movem do Leste ao Oeste, entre os bancos de areia e os juncos próximos da margem (cf. Miserey, 2010). 

Potência e eficácia se destacam, indicando a ação providencial de Deus que cria, liberta e intervém a favor de seu 

povo, com seu potente Sopro de Vida. 

No Antigo Testamento, o mesmo termo feminino ruah remete ainda às manifestações atmosféricas dos 

diferentes ventos, com sua direção, velocidade, força e calor. Do estudo de Baumgärtel (1971, p. 57-70) provém 

esta lista exemplar de citações: 

  

- vento diário que sobra do Oeste ou Ocidente: ruah hayom (Gn 3:8) 

- vento violento: ruah razaq (Êx 10:19, 1Rs 19:11), próprio da tempestade 

- vento impetuoso que sopra do Oriente: ruah qadim azzah (Êx 14:21, Sl 48:7-8) 

- sopro potente: ruah qashah (Is 27:8) 

- vento tempestuoso ou furacão: ruah kabbir (Jó 8:2) 

- vento forte: ruah so’ah (Sl 55:9) 

- vento escaldante e cáustico: ruah tsah (Jer 4:12) 

- vento borrascoso: ruah se’aroth (Ez 13:11-13) 

- vento ardente: ruah zile’afoth (Sl 11:6) 

- vento do Leste ou Oriente: ruah ha-qadim (Êx 14:21) 

- vento do deserto: ruah midbar (Jer 13:24) 

- vento do mar ou do Oeste: ruah yam (Êx 10:19) 

- vento do Norte ou Setentrional: ruah tsafôn (Prov 25:23, Sirac 43:20) 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 23 

Essas expressões apontam à experiência originária dos povos semitas em seu território e seu percurso, 

para os quais o vento, os raios e as tempestades eram, ao mesmo tempo, um sinal das estações e uma teofania: 

da brisa ao vendaval, as manifestações do ar atmosférico servem de metáfora para os atributos divinos do 

Espírito (cf. 1Rs 19:7-14). Outros Livros, como o Êxodo e os Profetas, o nomeiam como Espírito de Javé (ruah 

Yhwh: Êx 15:8-10, Is 27:8 e 40:7, Os 13:15). É o sopro que Deus possui e dispensa sobre todas as criaturas, 

literalmente “sobre toda a carne” (Elohê ha-ruot le-kol básar em Nm 16:22 e 27,16).  

A ação vivificante do Espírito ganha expressões dramáticas na visão de Ezequiel 37: conduzido pelo 

“Espírito do Senhor [Yhwh]” o profeta chega a um “vale cheio de ossos [...] completamente secos” (Ez 37: 1.2). 

Sobre tais ossos Deus ordena que ele profetize, dizendo:  

Eis que vou fazer com que sejais penetrados pelo Espírito e vivereis. Eu vos cobrirei de tendões, farei com 

que sejais cobertos de carne e vos revestirei de pele. Porei em vós o meu Espírito e vivereis. Então sabereis 

que eu sou o Senhor [Yhwh]. (Ez 37:5-6) 

E assim aconteceu, primeiramente com os ossos rejuntados com tendões e cobertos de carne e pele; mas 

ainda corpos sem vida. Deus então proclama a segunda profecia, pela boca de Ezequiel: “Espírito, vem dos quatro 

ventos e sopra sobre estes mortos para que vivam!” (Ez 37:9). Neste instante, “o Espírito penetrou-os e eles 

viveram, firmando-se sobre os seus pés como um imenso exército” (Ez 37:10). Este exército de pé retrata o povo 

de Israel, erguido pela esperança de retornar à terra prometida e ali viver em liberdade e justiça (cf. Ez 37:11-

13). Deus declara: “Porei o meu Espírito dentro de vós e vivereis: eu vos restabelecerei na vossa terra e sabereis 

que eu, o Senhor [Yhwh], digo e cumpro – oráculo do Senhor [Yhwh]” (Ez 37:14). 

A narração, com seus detalhes anatômicos, retrata corpos vivos, articulados, com respiração e 

movimento, porque foram “penetrados pelo Espírito” (Ez 37:5.10). Contudo, a vitalidade da Criação – física e 

organicamente articulada – não termina no erguimento dos corpos vivificados, mas se prolonga na marcha do 

povo de Deus, movido de “esperança” a caminho da “terra de Israel” (Ez 37:11-12). Assim, o Espírito da Criação 

é também o Espírito da História, que anima e conduz o povo de Deus peregrino ao longo do tempo, especialmente 

nas situações de exílio e servidão, para que retorne livre à terra que Deus lhe dá. 

Séculos mais tarde, o apóstolo Paulo usa expressões similares àquelas de Ezequiel 37 ao descrever a 

Igreja como Corpo “bem ajustado e unido por meio de toda junta e ligadura, com a operação harmoniosa de cada 

uma de suas partes” (Ef 4:16). Corpo articulado, do qual os crentes são “membros” e cuja “cabeça é Cristo” (Ef 

4:15; Col 1:18). Unidos todos entre si – e conjuntamente unidos à Cabeça – os membros partilham o mesmo 

Sopro, no qual foram “banhados” e do qual “todos beberam” (1Cor 12:13), indicando o dinamismo exterior e 

interior do Pneuma na ekklesía: o Espírito vitaliza a todos integralmente, do exterior (banhar-se) ao interior 

(beber). Nesta comunidade, “judeus e gregos, escravos e livres” formam “um só corpo” pelo mesmo Espírito 

(1Cor 12:13). Trata-se de uma nova oikoumène – a unidade no Espírito, de extensão universal – que supera as 

exclusões entre cidadãos e estrangeiros na pólis (cidade), bem como entre hebreus e gentios na qahal 

(assembleia) de Israel. No Espírito banhados, nutridos, inspirados e congregados, todos e todas formam um 

Corpo vivo e plural, imagem orgânica do novo Povo de Deus: “Há um só Corpo e um só Espírito, assim como é 

uma só a esperança da vocação a que fostes chamados” (Ef 4:4). 

A literatura profética não prenuncia somente o Ungido vindouro, o Rei messias que virá abrir o tempo 

da redenção. Mas prenuncia também a própria Unção: o derramamento de Ruah como princípio de renovação e 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 24 

regeneração. O Espírito prometido abençoa Jacó e o torna fecundo (Is 44:3-4); habita o coração humano e lhe 

infunde fidelidade à Aliança (Ez 11:19-20; 36:26-27); derrama-se sobre toda a casa de Israel, resgatada do 

cativeiro (Ez 39:29); e nos tempos messiânicos, concederá aos habitantes de Jerusalém “um espírito de graça e 

de súplica” (Zac 12:10). 

Ao lado das profecias sobre o Ungido de Deus (cf.  Is 12:1-4 e 61:1-2) e a vinda do Espírito sobre “toda 

carne” em Joel (3:1-2), há profecias referidas ao “deserto e a terra seca”, à “estepe e a floresta”, com suas “flores”, 

suas montanhas (Carmelo) e planícies (Saron) – como diz Isaías 35:1-3. Com poesia e vigor, o profeta arremata: 

“A terra seca se transformará em brejo, e a terra árida em mananciais de água. Onde repousavam os chacais, 

surgirá um campo de juncos e de papiros” (Is 35:7). Embora Isaías não mencione explicitamente a Ruah Elohim 

nessas linhas, a manifestação da “glória” e do “esplendor” de Deus nas montanhas e vales faz da Terra o lugar da 

Sua shekiná: a Presença divina que vem para abrigar, consolar, fortalecer e conduzir o povo, sobretudo quando 

vive no exílio ou na diáspora. A própria “shekhiná está no exílio” para sustentar Israel disperso e exilado – como 

reza a Petichat Eliahu, longa prece recitada diariamente pelos judeus sefarditas (Sidur completo sefaradi, edição 

de Fridlin, 2015, p. 9). Também a obra mística Tikunei ha-Zohar diz o mesmo na seção Tikun n. 24 (apud Scholem, 

2002, p. 73).  

Para a mística judaica, é interessante notar a proximidade verbal entre a raiz de shekhiná – o verbo 

shakhan: vir para; permanecer; habitar com (cf. Êx 29:45; 40:35) – e a conjugação yoshaakhem presente em 

Isaías 35:4: “Eis que vosso Deus vem... Ele vem para vos salvar [yoshaakhem]” (Is 35:4). Na obra Alfa-beta I, n. 8 

o rabi Akiva (1999, p. 119) examina os verbos presentes no texto de Isaías 35 e conclui que a vinda salvadora de 

Deus, neste caso, é obra da shekhiná: “fortalecei as mãos abatidas, revigorai os joelhos cambaleantes; dizei aos 

corações conturbados: sede fortes; não temais!” (Is 35:3-4). Interpretações deste tipo sucedem-se na longa 

tradição mística do Judaísmo, discorrendo sobre os diferentes “níveis de significado” da shekhiná e da Torá como 

um todo (Scholem, 2002, p. 73).  

O que vale destacar aqui é a proximidade entre shekhiná e ruah: na tradição espiritual e litúrgica do 

Judaísmo, a shekiná comporta os efeitos de consolação, fortaleza, libertação, justiça, alegria e graça, próprios de 

Ruah – como se lê em Isaías 61:1-3. Esses efeitos são provados pelo Messias, o Ungido por excelência, mas 

também por todo “o povo” em cujo “seio” Deus “pôs o seu Espírito santo” (Is 63:11). Ainda hoje, décadas após o 

estabelecimento do Estado de Israel, as comunidades judaicas de todo o mundo apelam à misericórdia de Deus 

e pedem “que a tua shekhiná retorne a Sião [ha-machazir Shekhinatô le-Tsion]” (Sidur sucat David, edição da 

Congregação Mekor Haim, 2006, p. 482). Assim, o horizonte de ação de Ruah amplia-se, do Messias ao povo; do 

povo à cidade de Sião; da cidade de Sião ao deserto e seus habitantes, como se lê em Isaías: 

O palácio está abandonado; a cidade tumultuosa está abandonada. O Ofel [colina sul da antiga cidade de Sião] 

com sua torre de vigia servirá como gruta permanente [de animais], para a alegria dos jumentos selvagens 

e para a provisão de rebanhos, até que – do Alto – o Espírito seja derramado sobre nós. Então o deserto se 

tornará um vergel, e o vergel valerá uma floresta. O direito habitará no deserto e no vergel se estabelecerá a 

justiça. (Is 32:14-16) 

Aqui o profeta estende a ação do Espírito às ruínas e ao deserto, como força vivificante derramada do 

Alto: “o Espírito [ruah] faz em toda parte nascer e progredir a vida” (TEB, 1994, p. 656: nota “c” do rodapé). 

Note-se que, além de gerar um coração novo fiel à Aliança, como diz Ezequiel 36:26-28, o Espírito Divino restaura 

as ruínas e regenera a terra. O atributo “do Alto” presente em Isaías é uma fonte provável para a promessa do 

Espírito aos discípulos, segundo Lucas, quando o Cristo lhes diz: “Permanecei na cidade [de Jerusalém] até que 

sejais revestidos, do Alto, de poder” (Lc 24:49). Deste modo, pode-se ver em Lucas a realização das promessas 

pneumatológicas de Isaías e de Joel, como se nota em Lc 24:49 e At 2:16-21, respectivamente referidas a Isaías 

61:1-4 e Joel 3:1-2. Ainda em Lucas, ouvem-se ecos remotos do Gênesis na descrição dos fenômenos de 

Pentecostes: 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 25 

De repente, veio do céu um ruído [hôsper] como que de violento vendaval [pnôes biáias] que encheu toda a 

casa onde eles estavam; então lhes apareceu algo como línguas de fogo, que se repartiam; e pousou uma 

sobre cada um deles. Todos ficaram repletos do Espírito Santo [plèreis pnêumatos] e se puseram a falar 

outras línguas, conforme o Espírito lhes concedia exprimirem-se. (At 2:2-4) 

Na primeira Criação, o Espírito sopra sobre as águas do abismo (Gn 1:1-2); na nova Criação – 

recapitulada pelo Ressuscitado – o Espírito prometido pelo Messias desce sobre a comunidade reunida (At 2:2-

4). Nos dois casos há manifestações de força e eficácia: Sopro potente que agita as águas, em Gênesis; Vento 

impetuoso que distribui fogo sobre os presentes, em Atos. 

Os sinais e atributos configuram uma teofania com características de uma tempestade, em 

reminiscência das manifestações de ruah na Criação: Lucas destaca o échos hôster (eco rumoroso) semelhante a 

um pnôes biáias (sopro de vendaval). Então chovem do Alto as glôssai hosêi pyros (línguas como que de fogo) 

que se espalham sobre os discípulos (At 2,2). Neste caso, vendaval e fogo são os elementos tempestuosos 

interpretados escatologicamente como “poder do Alto” (Lc 24:49) e “Espírito derramado sobre toda carne” (At 

2,17). E o fogo é metáfora do próprio Espírito divino que toca os presentes, os plenifica, os capacidade com o 

falar línguas estrangeiras e, enfim, os envia a testemunhar a Nova Aliança selada por Jesus (cf. Mt 3:11, Lc 3:16, 

At 2:5).  

Esses elementos compõem uma teofania do Espírito Criador, com sinais de movimento, eficácia e 

transformação, não só em relação aos sujeitos da experiência (os discípulos de Jesus), mas também em relação 

às potências naturais (vendaval e fogo). Isso mostra que a manifestação do Espírito (ruah/pneuma) não é apenas 

interior, pelo testemunho revigorado dos crentes, mas exterior, no âmbito da Natureza que se renova com o 

derramamento daquele Sopro primigênio, a inaugurar enfim a nova Criação. 

 

Por Sua divina ruah, Deus não apenas cria, mas sustenta todas as coisas e se faz presente a toda a Criação, 

do microcosmo humano ao macrocosmo sideral. Em hebraico isso vem indicado com o termo rewah (amplidão, 

extensão), da mesma radical que ruah, como observa Moltmann: “A ruah cria espaço, põe em movimento, leva 

da estreiteza para a amplidão e, assim, torna vivo [todo ser]” (2010, p. 51). Como disse Paulo, “o Espírito santo 

penetra todas as coisas [pánta eráuna]” (1Cor 2:10), fazendo eco ao Livro da Sabedoria: “Pois o teu Espírito 

incorruptível [ó Deus] está em todas as coisas [en pasin]” (Sb 12:1). Ainda que a cosmovisão bíblica seja, em 

certos aspectos, uma releitura monoteísta dos mitos babilônicos – originalmente longe do atual conhecimento 

da Física e da Cosmologia – é um fato relevante que inclua categorias de extensão universal como dabar (palavra-

voz) e ruah (sopro-vento), de alcance cósmico, como princípio de movimento, vitalidade e devir de toda a 

Criação. 

Os Livros sapienciais desenvolvem a perspectiva do Gênesis e atestam a força vivificante e renovadora 

de ruah: “Envias [ó Deus] o teu sopro e são criados; e renovas a superfície do solo” (Sl 104:30). Além disso, 

nenhum ruído do cosmos lhe escapa: “O Espírito do Senhor enche a terra; e, contendo o universo, tem 

conhecimento de cada som” (Sb 1:7). Note-se que o texto não se refere à fotografia do espaço sideral por 

captação telescópica, mas ao som cósmico, longínquo e sutil – de fato, ondas eletromagnéticas com frequência 

de rádio – cuja captação só foi possível após a instalação do radiotelescópio em vários pontos da Terra, a partir 

de 1974. 

Ao reler as narrativas bíblicas com a lente recente das Ciências, Edwards nota que há uma “história do 

Espírito” intrínseca à “história de catorze bilhões de anos do Universo” (Edwards, 2007, p. 63). A linguagem e a 

cosmovisão bíblicas são, obviamente, filhas de seu tempo e sua cultura. Mas desenvolvem noções e categorias 

instigantes, como a presença de Deus na Criação mediante seu Espírito “insuflando vida em um universo de 

criaturas” (Edwards, 2007, p. 63). Longe do fixismo de certas leituras criacionistas, a Bíblia apresenta o Espírito 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 26 

(ruah/pneuma) como uma força “a capacitar criativamente um mundo em processo” (Edwards, 2007, p. 64). 

Versátil como o vento e potente como o fogo, o Espírito cria o mundo “de maneiras abertas e dinâmicas” 

(EDWARDS, 2007 p. 65). Como diz McKenzie, o Espírito é o “poder vivificador e energizante de Deus” (1990, p. 

1291). 

 

Enquanto dynamis criadora de Deus, ruah põe em ato a abertura do Universo à vida, como impulso, força 

e direção do ser contra o não-ser, da coesão contra a dissolução, da fecundidade contra a caducidade, da 

renovação contra a estagnação. De fato, o universo – além da concentração de alta complexidade orgânica, 

senciente e consciente verificada no planeta Terra – está em contínua expansão, sem dissipar-se. E como pode 

dilatar-se, sem perder-se no vazio? – Isso acontece pelo sutil jogo entre as forças de contração – regidas 

gravitacionalmente pela matéria escura – e as forças de expansão, regidas pela energia escura, contrária à 

gravidade sob efeito da grande explosão primordial (big bang). Esta explosão fez tudo se dilatar, a partir de um 

ponto ínfimo, por todas as direções do que veio a ser o espaço-tempo. Esse jogo de forças é aferível pela Ciência, 

mas a manutenção do seu equilíbrio na infinita variação de corpos e fenômenos cósmicos é difícil de explicar, 

como continua sem explicação científica a constituição da realidade anterior ao big-bang. Há somente algumas 

especulações teóricas, que aproximam a realidade antes do big-bang a um “quase-nada” quântico (Wilson, 2022; 

também cf. Penrose, 2023). 

O que havia (ou não...) antes do tempo, anterior a qualquer indício de cosmogênese detectável pela 

Ciência, a teologia considera “o Incognoscível, o Inominável e o Mistério” (Boff, 2013, p. 177). Já outros preferem 

chamá-lo de “Vácuo quântico, Fonte originária de todo ser, [...] Abismo gerador [...] ou Energia de fundo, que pré-

existe a todas as formas de energia e a todos os seres” (Boff, 2013, p. 178). Teologicamente, este ajuste de forças 

cósmicas que faz com que o universo exista, se complexifique e se expanda, rumo à perpetuidade, deve-se ao 

Espírito de Deus – como pondera Moltmann (1993, p. 33): 

O Deus criador do céu e da terra está presente em cada uma de suas criaturas e na comunhão da Criação 

através do seu Espírito cósmico. A presença de Deus penetra todo o universo. Deus não é somente o criador 

do mundo, mas também o Espírito do universo. Através das forças e das possibilidades do Espírito, o Criador 

faz morada em suas criaturas; vivificando-as, mantém-nas na sua existência e as conduz para o futuro do seu 

Reino. Neste sentido, a história do universo, da criação é a história dos efeitos do Espírito divino. 

Pensamento semelhante expressa o Papa Francisco na encíclica Laudato si’ (LS, 2015, n. 80) com base 

na Exposição da física de Aristóteles escrita por Tomás de Aquino: 

O Espírito de Deus encheu o universo de potencialidades que permitem que, do próprio seio das coisas, possa 

brotar sempre algo de novo: “A natureza nada mais é do que a razão de certa arte – concretamente a arte 

divina – inscrita nas coisas, pela qual as próprias coisas se movem para um fim determinado. Como se o 

mestre construtor de navios pudesse conceder à madeira a possibilidade de se mover a si mesma para tomar 

a forma da nave” [Tomás de Aquino: In octo libros Physicorum Aristotelis expositio, liber II, lectio 14]. (LS n. 

80) 

O que Edwards descreveu como capacitação criativa do Espírito Santo num mundo em processo (2017, 

p. 64) – de modo a “brotar sempre algo novo, do próprio seio das coisas”, como diz Papa Francisco (LS n. 80) – o 

gênio de Tomás de Aquino qualificou como “arte divina, inscrita nas coisas” (apud LS 80). Com efeito, se o Logos 

revela o designium divino para o Universo e o constitui como Palavra geradora (cf. Jo 1:3, Hb 1:3), cabe ao 

Pneuma perpetuá-lo e aperfeiçoá-lo como o Artista da criação. Respeitando a natureza e as potencialidades dos 

seres – dotados de beleza e bondade intrínsecas, segundo o Gênesis (tov, em hebraico: Gn 1:9.12.18.21.25.31) – 

o Espírito é o artesão criativo que preenche o universo e concorre para que as criaturas se organizem e avancem 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 27 

ao devir, numa dinâmica de inúmeras variáveis e combinações, afrontando o nada e a escuridão pela expansão 

da energia e da luz, rumo à vida. Como sintetiza o salmista, falando de todos os seres, diante do Deus Criador: 

Quão numerosas são tuas obras, Senhor [Yhwh]; e todas fizeste com sabedoria! A terra está repleta das tuas 

criaturas. Eis o vasto mar, com braços imensos, onde se movem, inumeráveis, os animais pequenos e grandes. 

Ali circulam os navios e o Leviatã, que formaste para com ele brincar. Eles todos esperam de Ti que lhes dês 

o alimento, a seu tempo: tu lhes dás e eles o recolhem; abres tua mão e se saciam de bens. Mas se escondes 

tua Face, se apavoram; retiras sua respiração e eles expiram e voltam ao pó. Envias teu Sopro e eles são 

criados; e assim renovas a face da terra. Que a glória do Senhor [Yhwh] seja para sempre; que o Senhor 

[Yhwh] se alegre com suas obras! (Sl 104:24-31) 

Por conseguinte, as qualidades que a fé cristã atribui ao Espírito de Deus – invocado como Senhor e 

Vivificador (Dominus et Vivificans) – aplicam-se tanto à sua ação na humanidade quanto no cosmos, sendo Ele 

efetivamente Creator Spiritus – o Espírito Criador. Esta é a perspectiva cristã de uma cosmologia trinitária: em 

comunhão com o Pai (arché) e o Filho (logos), o Espírito (pneuma) não criou o mundo num primórdio distante, 

num momento passado perdido nos séculos, mas é continuamente Creator Spiritus desde o princípio, no tempo 

presente e pelos séculos vindouros. Como diz a oração sinagogal, reconhecendo o ato criador de Deus: “Ele, por 

sua bondade, todos os dias, constantemente, renova a obra da Criação” (Sidur completo sefaradi, edição FRIDLIN, 

2015, p. 47). 

Por sua ação criativa e renovadora, Ruah representa na Trindade a “causa perfectiva” – como sugere 

Basílio Magno no seu tratado Sobre o Espírito Santo XVI, n. 38 (edição Migne, 1857, coluna 136). Ao que 

Cantalamessa comenta (2014, p. 68-69):  

A ação criadora do Espírito está na origem da perfeição do que foi criado; diríamos que Ele é, não tanto 

Aquele que faz o mundo passar do nada ao ser [obra do Pai como causa principal e do Verbo como causa 

eficiente], mas Aquele que o faz passar do ser informe ao ser formado e perfeito. Em outras palavras, o 

Espírito Santo é Aquele que, do caos, faz passar a cosmos o que é criado, fazendo disso mesmo algo de belo, 

organizado, depurado. 

Pois o Espírito inaugura o ser onde antes nada havia; expande o ínfimo ao máixmo; penetra toda 

partícula; confere profundidade ao espaço-tempo; conecta os fragmentos; potencializa toda possibilidade de 

vida; embeleza as formas; faz emergir a consciência e o amor onde antes havia matéria inerte, não só mantendo 

as criaturas, mas aperfeiçoando-as segundo a Imago de todos os corpos (Col 1:15), o Logos de toda ciência (Jo 

1:14), a Luz de tudo o que irradia (Jo 1:9), a Palavra sustentadora do universo (Hb 1:3) – que é o Cristo, em quem 

“foram criadas todas as coisas” (Col 1:16).  

 

Como diz Edwards, na visão bíblico-cristã de mundo o Espírito é a dynamis pela qual “Deus mantém as 

coisas no ser, acima do abismo do nada”, apontando “ao futuro não apenas dos seres humanos, mas de toda a 

criação” (2007, p. 83). Esta perspectiva holística e conectiva do conjunto das criaturas é expressa por Paulo 

nesses termos:  

A criação inteira geme ainda agora nas dores do parto; e não só ela: também nós, que possuímos as primícias 

do Espírito, gememos interiormente, esperando a adoção, a libertação para o nosso corpo. (Rm 8: 22-23)  

O apóstolo discorre teologicamente sobre a glória futura da Criação, em processo de parto, a ser liberta 

e recapitulada em Cristo – Senhor da história e do cosmos. O tema se amplifica na Carta aos Colossenses, ao 

apresentar Cristo como Imago divina e princípio do Pleroma cósmico: 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 28 

Ele é a Imagem do Deus invisível, o Primogênito de toda criatura, porque nele foram criadas todas as coisas, 

nos céus e na terra, as visíveis e as invisíveis: Tronos, Soberanias, Principados, Autoridades; tudo foi criado 

por ele e para ele. É antes de tudo e tudo nele subsiste. É a Cabeça da Igreja – seu Corpo. É o Princípio, o 

primogênito dos mortos, tendo em tudo a primazia; pois nele aprouve a Deus fazer habitar toda a Plenitude 

e reconciliar por ele e para ele todos os seres, os da terra e os do céu, realizando a paz pelo sangue de sua 

cruz. (Col 1:15-20) 

Trata-se de uma projeção escatológica dos efeitos da Ressurreição em escala cósmica, como libertação 

e recapitulação de todas as coisas em Deus, por Cristo, no Espírito Santo. Esta nova condição, porém, ainda está 

a caminho de sua plenitude, possuída “em primícia” e “na esperança” (Rm 8:20.23) pelos discípulos que 

peregrinam no espaço-tempo hodiernos. 

Enquanto a plenitude futura se anuncia em Cristo, que é o ponto de chegada de todas as coisas, as 

“primícias” já podem ser celebradas pela humanidade – junto com toda a criação – pelo Espírito (cf. Rm 8:22-

27). O Espírito antecipa, no tempo, a plenitude do êschaton definitivo. Assim Paulo traduz teologicamente o devir 

cósmico que arrasta o Universo, acolhido e participado pelas criaturas com “impaciente espera” (Rm 8:19).  

Afinal, a vida em devir foi manifesta em Cristo e dada pelo Espírito, renovando as perspectivas 

existenciais do viver humano, resumidas na oração do Pai-nosso: reconhecer e santificar o Nome divino, 

corrigindo toda idolatria; assumir-se como sujeitos capazes de acolher e consolidar o Reinado de Deus; conhecer 

e aderir ao propósito de Deus para o mundo – para “que todos tenham vida” (Jo 10:10) – de onde se explicitam 

a superação da fome, pela partilha do pão; a reconciliação e a justiça, pelo perdão das dívidas; o auxílio da graça 

frente às tentações, em testemunho do mesmo Reino; a libertação de todo mal – graça consumada na Páscoa do 

Messias Jesus – a ser provada no cotidiano (cf. Mt 6:9-13). 

Assim manifesta-se o Reino de Deus já presente como dádiva, mas ainda não realizado definitivamente, 

na tensão esperançosa entre “o já e o ainda não” – como diz Cullmann (1970, p. 172). O que se espera é a 

plenitude desta dádiva – “novo céu e nova terra” (Ap 21:1) – como condição definitiva da humanidade e do 

cosmos, enfim libertos e regenerados por Deus, mediante sua Palavra criadora e seu Espírito consolador.  

 

Note-se que uma variante lucana do Pai-nosso não reza “Venha a nós o teu Reino” como em Mateus, mas 

reza surpreendentemente “Venha a nós o teu Espírito” (Lc 11:2 in TEB 1994, p. 1999, nota “b” do rodapé). Como 

testemunham alguns manuscritos, esta variante lucana evidencia a consistência pneumatológica da obra da 

Criação, Redenção e Santificação, que a Trindade opera conjuntamente. Alguns Padres valorizaram esta versão 

do Pai-nosso, como Evágrio Pôntico, Gregório de Nissa e Mássimo, o Confessor, porque é “o Espírito da Verdade” 

(Jo 16:16) que favorece na pessoa a adesão consciente à vontade de Deus. Neste sentido, “venha o teu Reino vale 

a dizer: venha o teu Espírito” – sintetiza Máximo, o Confessor, na sua Breve interpretação da oração do Pai-nosso 

(2010, p. 158). 

 

A vinda do Reino solicita a esperança teologal no senhorio de Deus, invocado como Pai, tal qual Jesus 

experimentou e ensinou. E quem nos confirma que Deus é Pai e nós, filhos? Como é possível esperar a vinda do 

Reino, em meio às dores, fraquezas e tribulações cotidianas? – A resposta: pelo Espírito Santo. Ele “testifica que 

somos filhos de Deus” (Rm 8:16); “socorre a nossa fraqueza” e “intercede por nós”, para que possamos “orar 

como convém” (Rm 8:26). Por isso é invocado como Paráclito: “Espírito da Verdade [...], Advogado e Consolador” 

(Jo 15:26 e 16:7-13), ou seja, Aquele que conforta, que consolida, que dá firmeza: “guiará [os discípulos] na 

verdade plena” (Jo 16:13), “anunciará as coisas futuras” (Jo 16:13) e “fortalece” os seguidores de Jesus (2Tm 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 29 

1:7). Ele é o próprio Amor divino “derramado em nossos corações”, por Quem “a esperança não decepciona” 

(Rm 5:5). 

Com esses atributos, o Espírito garante e de certo modo antecipa nas primícias a plenitude humana e 

cósmica que virá, aguardada na esperança – como diz Paulo em Rm 8:23-24. Uma esperança que vai além do 

otimismo ou da mera espera, porque é esperança teologal, que permite à criatura humana participar dos 

propósitos do Criador ativamente, aderindo à Sua vontade. Pela adesão à vontade divina do Criador a esperança 

alcança eficácia, apressando o Reino de Deus no tempo presente e, deste modo, pondo em ato “novos céus e nova 

terra, onde habita a justiça” (2Pd 3:13). Pois “o Reino de Deus é justiça, paz e alegria no Espírito Santo” (Rm 

14:17). 

A esperança antecipa o futuro ativamente, pelo discernimento, pelas escolhas e pelos gestos de verdade 

e misericórdia que permitem ao Reino de Deus manifestar-se no tempo presente, semelhante a quem toma nas 

mãos uma semente de laranja e contempla, ali, todo o laranjal que ainda virá. O laranjal é ao mesmo tempo 

dádiva – pela vida misteriosamente guardada na semente e no solo fecundo que a recebe – e responsabilidade 

de quem planta, cuida, rega e colhe, participando do ato criador de Deus. Neste caso, onde estaria o Espírito? – 

Por toda parte onde a vida se afirma e brota, com possibilidades de realização plena: no próprio Deus, sendo o 

seu Sopro; na semente e na terra, como Espírito Criador; no íntimo do ser humano, a quem o Espírito consola, 

encoraja e move. Sem jamais confundir-se com as criaturas, “o Espírito penetra todas as coisas” porque é Deus 

(1Cor 2:10).  

 Daí a alegria, a fecundidade e a intrepidez de prosseguir a vida, entre luzes e sombras no curso do tempo 

– pela força do Espírito Criador – até a glorificação de tudo e de todos no Cristo Cósmico (cf. Rm 8:26-30). Deste 

modo, o Espírito de Deus abarca e conecta, em sua potência vivificante, a todas as criaturas, num parto cósmico 

que se processa entre contração e expansão do espaço-tempo, até “levar o tempo à sua plenitude” e “recapitular 

em Cristo todas as coisas” (Ef 1:10). 

 

a) Tratar do Espírito de Deus na criação exige, e ao mesmo tempo favorece, o repensar da 

Pneumatologia, desde suas bases bíblicas até suas conexões internas com os demais tratados teológicos, 

especialmente a Teologia da Criação, a Graça, a Cristologia e a Escatologia. Não se pode mais relegar o Pneuma 

a uma dimensão de acabamento ou remate da inteligência da fé, já que ele é Deus e, portanto, constitui 

trinitariamente toda a obra divina no mundo, passando pela Encarnação do Verbo até o êschaton final. Assim 

como se desenvolveram ao longo dos séculos uma Cristologia e uma teologia da Graça em resposta a novas 

interrogações e polêmicas, resultando em tratados consistentes, com relevância pastoral e ecumênica, os 

cenários recentes de risco socioambiental, crise de sentido e pós-verdade pedem releituras da Pneumatologia, 

para repropor o querigma e inspirar a experiência do Evangelho, na Igreja e além da Igreja. Muitos autores e 

autoras apontam a esta direção, entre os quais os que foram citados acima, sem esquecer o tesouro patrístico de 

onde pode-se tirar coisas antigas e novas.  

b) Por sua natureza e atributos, o Espírito Santo espalha as sementes do Verbo em todas as criaturas, 

doando-Se à inteligência e à vontade dispostas a acolhê-lo, além de atravessar inclusive a matéria bruta – de 

onde a consciência veio a emergir após um persistente processo de “complexificação”, como diz Teilhard de 

Chardin (1988, p. 46). Qualificá-lo como hóspede da alma e mestre interior significa que o Espírito abre espaço 

na profundidade dos seres e habita a nossa interioridade – o coração (Rm 5:5) – comunicando ali o Logos “que 

ilumina todo ser humano” (Jo 1:9). Isso importa à Criação, porque a humanidade é a face consciente do universo, 

capaz de inteligir, decidir e agir, movida de conhecimento e vontade, na condição de hermeneuta do mundo e 

parceira do Deus Criador. Portanto, tratar do Espírito Santo na Criação inclui considerar seriamente Sua in-

habitação na pessoa humana. Inclui, consequentemente, a capacidade humana de aderir ao propósito de Deus 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 30 

para a Terra e suas criaturas, com uma consciência desperta e convertida ao bem da Criação. Em outros termos, 

o Espírito Santo faz com que a nossa “conversão ecológica” se opere como “profunda conversão interior” (LS n. 

217). Ele nos educa à contemplação da Natureza, ao reconhecimento do valor de cada criatura, à gratidão pela 

vida manifesta e à defesa da vida ameaçada, confrontando desafios e superando obstáculos, comprometidos no 

presente e projetando o futuro com renovada esperança. Pois “a esperança não decepciona, porque o amor de 

Deus foi derramado em nossos corações, pelo Espírito Santo que nos foi dado” (Rm 5:5). 

c) Nossa condição de hermeneutas do mundo e parceiros do Criador deveria acelerar o encontro entre 

fé e ciência, particularmente no campo da Cosmologia, da Física, da Biologia evolutiva e outras Ciências da 

Natureza, que verificam nos fenômenos o exuberante mistério da Criação, como sugerem Edwards (2007) e 

Küng (2011). Autores como Basílio Magno, Tomás de Aquino, Teilhard de Chardin, Moltmann e tantos outros, 

cada qual em sua época, testemunham aquela busca da verdade própria do Paráclito, capaz de unir pesquisa e 

adoração. Sendo Ele o “Espírito da Verdade” (Jo 16:13), abraça toda busca de sentido, toda investigação das 

causas e toda interpretação dos fenômenos empreendidas com reta intenção e compromisso com o bem. Essas 

são as disposições interiores que o sujeito humano leva consigo, nas diferentes competências artísticas, 

teológicas ou científicas, quando aberto ao Espírito que “enche o universo” (Sb 1:7) e “perscruta todas as coisas” 

(1Cor 2:10). Disposições que permitem o diálogo entre a Pneumatologia, a Cosmologia e a Ecologia, em benefício 

da vida humana e planetária, cooperando para buscar soluções à crise ecológica, climática, energética e 

alimentar. Ao Espírito compete a vida, a comunhão e a fecundidade, frente à morte, a fragmentação e a escassez. 

Neste sentido, unir conhecimento e recursos pelo bem da Criação é cooperar com o Espírito, expressando 

verdadeira adoração ao Deus Criador “amigo da vida” (Sb 11:26). 

 

ANTHONIOZ, Stéphanie. De l’Enuma elish a l’écrit sacerdotal: influences et divergences. In : TALON, Philippe; 
ANTHONIOZ, Stéphanie. Enuma elish – lorsqu’en haut. Paris: Cerf, 2019, p. 231-298.  
 
BASÍLIO MAGNO [BASILIUS MAGNUS]. Liber de Spirito Sancto. In: MIGNE, Jacques-Paul (ed.). Patrologia graeca tomus 
32. Turholt: Migne Ed., 1857. 
 
BAUMGÄRTEL, Friedrich. Ésprit dans l’Ancien Testament. In: KITTEL, Gerhard (éd.).  Dictionnaire biblique. Genève: 
Labor et Fides, 1971, p. 56-72. 
 
BOFF, Leonardo. O Espírito Santo: fogo interior, doador de vida e Pai dos pobres. Petrópolis: Vozes, 2013. 
 
CANTALAMESSA, Raniero. Vem, Espírito Criador: Meditações sobre o Veni Creator. São Paulo: Editora Canção Nova, 
2014. 
 
CONGREGAÇÃO MEKOR HAIM. Sidur sucat David – rito sefaradi. São Paulo: Edição Mekor Haim, 2006.  
 
CULLMANN, Oscar. Salvation in History. London: SCM & Canterbury Press, 1970. 
EDWARDS, Denis. Sopro de Vida: uma teologia do Espírito Criador. São Paulo: Loyola, 2007. 
 
FRIDLIN, Jairo (ed.). Sidur completo sefaradi. São Paulo: Editora Sêfer, 2015. 
 
KÜNG, Hans. O princípio de todas as coisas: teologia e ciências da natureza. 3ª ed. Petrópolis: Vozes, 2011. 
 
MÁXIMO O CONFESSOR. Breve interpretação da oração do Pai-nosso. In: KEHL, Luís (trad.). Filocalia vol. III. Lisboa: 
Ed. Boris Bobrinskoy, 2010, p. 154-166.  
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02


O Espírito de Deus e a Criação, sob o signo da esperança 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 19-31, 2025                                                 31 

MISEREY, Yves. La traversée de la Mer Rouge expliquée par la Science. In : Le Figaro Sciences, édition du 23/09/2010. 
Disponível em: <https://www.lefigaro.fr/sciences-technologies/2010/09/22/01030-20100922ARTFIG00716-des-
scientifiques-expliquent-comment-moise-a-traverse-la-mer-rouge.php>. Acesso: 01/02/2025. 
 
MOLTMANN, Jürgen. Doutrina ecológica da Criação. Petrópolis: Vozes, 1993. 
 
MOLTMANN, Jürgen. O Espírito da Vida: uma pneumatologia integral. 2ª ed. Petrópolis: Vozes, 2010.  
 
McKENZIE, John. Aspects of the Old Testament thought. In: BROWN, Raymond et alii (eds.). The New Jerome Biblical 
Commentary. Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall, 1990.  
 
PENROSE, Roger. There is no evidence for a Universe before the big bang. In: Big Think Magazine ed. 22/02/2023. 
Disponível em: <https://bigthink.com/starts-with-a-bang/no-universe-before-big-bang/>. Acesso: 13/12/2024. 
 
RABBI AQIVA. Alfa-beta de rabbi ‘Aqiva. In: BUSI, Giulio; LOEWENTHAL, Elena (eds.). Mistica ebraica. Torino: Einaudi, 
1999, p. 88-146. 
 
SCHOLEM, Gershom. A Cabala e seu simbolismo. 2ª ed. São Paulo: Perspectiva, 2002. 
 
TEILHARD DE CHARDIN, Pierre. O Fenômeno Humano. São Paulo: Cultrix, 1988. 
 
TOMÁS DE AQUINO. Comentário à Física de Aristóteles: tomos I e II. Três Lagoas, MS: Contra Errores, 2024. 
 
TRADUÇÃO Ecumênica da Bíblia [TEB]. São Paulo: Loyola, 1994. 
 
WILSON, Alistair. How could the Big Bang arise from nothing? In: Mapping Ignorance, 12/01/2022. Disponível em: 
<https://mappingignorance.org/2022/01/12/how-could-the-big-bang-arise-from-nothing/>. Acesso: 10/02/2025. 

 

 

Editor responsável: Waldir Souza 

RECEBIDO: 12/02/2025   

APROVADO: 08/04/2025 

PUBLICADO: 30/04/2025  

RECEIVED: 02/12/2025 

APPROVED: 04/08/2025 

PUBLISHED: 04/30/2025 

 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.DS02

