
 

 

ISSN 2175-1838 

Licenciado sob uma Licença Creative Commons 

 

Artigo científico                                                                                                                       https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01 

 

 

[a] Doutor e mestre em Cie ncia da Religia o pela Universidade Federal de Juiz de Fora, com pesquisa de po s-doutorado em Cie ncias das Religio es pela 

Universidade Federal da Paraí ba. Bacharel em Filosofia e Teologia, e-mail: danilo.smendes@hotmail.com 

[b] Doutorando em Cie ncia da Religia o na Universidade Federal de Juiz de Fora com financiamento da CAPES, mestre em Cie ncias da Religia o e 

bacharel em Filosofia pela Pontifí cia Universidade Cato lica de Campinas, e-mail: felipeqsouto@gmail.com 

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             178 

 
 

pistispraxis/index  

Danilo Mendes [a]  

Juiz de Fora, MG, Brasil 

Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF) 

Felipe de Queiroz Souto [b]  

Juiz de Fora, MG, Brasil 

Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF) 

Como citar: MENDES, D.; SOUTO, F. de Q. Por uma esperança enfraquecida: um diálogo (im)possível entre Gianni 

Vattimo e Rubem Alves. Revista Pistis & Praxis, Teologia e Pastoral, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 01, p. 178-

190, jan./abr. 2025. DOI: doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01 

O tema da esperança é central no cristianismo, bem como na maior parte das religiões mundiais. Entretanto, muitas 
vezes a esperança é entendida como uma ideia abstrata, extramundana e metafísica. Respondendo a esse problema, 
o presente artigo traça um diálogo entre Rubem Alves e Gianni Vattimo a fim de propor um conceito de esperança 
enfraquecida, compreendendo que a esperança não depende da violência da metafísica, mas surge a partir de 
experiências concretas de corpos oprimidos por lógicas totalitárias de exploração. Para isso, partimos de uma 
comparação entre a “lógica do dinossauro” e o pensamento enfraquecido, passamos por uma investigação acerca do 
lugar do cristianismo no pensamento de Alves e Vattimo e, por fim, propomos uma leitura acerca da interpretação do 
porvir como esperança enfraquecida. 

Palavras-chave: Pensamento fraco; Esperança; Filosofia da Religião. 

                   

       

      
      

https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2175-1838
https://periodicos.pucpr.br/pistispraxis/index
https://orcid.org/0000-0002-2810-099X
https://orcid.org/0000-0002-5437-2657
https://www.pucpress.com.br/


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             179 

The category of hope is central in Christian thought, as well as to most world religions. However, hope is often understood 
as an abstract, extramundane and metaphysical idea. Responding to this problem, this essay traces a dialogue between 
Rubem Alves and Gianni Vattimo in order to propose a concept of weakened hope, understanding that hope does not 
depend on the violence of metaphysics, but arises from concrete experiences of those bodies that are oppressed by 
totalitarian logics of exploitation. The essay follows this structure: we start from a comparison between the "logic of the 
dinosaur" and weakened thinking, we go through an investigation about the place of Christianity in the thought of Alves 
and Vattimo and, finally, we propose a reading about the interpretation of the future as weak hope. 

Keywords: Weak Thought; Hope; Philosophy of Religion.

 

 

 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             180 

“Enquanto não tomarmos a sério os gemidos dos que sofrem, enquanto não tomarmos consciência dos 

estômagos vazios e não sentirmos que o problema é bem nosso, porque também é de Deus, não haverá solução 

alguma possível” - Rubem Alves 

 

Quantos diálogos impossíveis são os mais necessários que poderíamos imaginar? Atribui-se a Paul 

Valéry a pergunta sobre o que seria do mundo, da humanidade, de nós, enfim, sem o socorro do que não existe. 

Aqui, nos atrevemos a questionar: o que seria da academia sem o socorro dos diálogos que nunca existiram fora 

dela. Perderíamos grande parte da filosofia moderna se Immanuel Kant não tivesse feito dialogar David Hume e 

René Descartes; ou se Paul Tillich não tivesse se proposto a dialogar o existencialismo heideggeriano com a 

teologia protestante. O que propomos no presente artigo não é mais do que um diálogo que não existiu, apesar 

de suas possibilidades: queremos fazer dialogar Rubem Alves e Gianni Vattimo. Como em um colóquio, não o 

fazemos sem antes propor um tema: o desafio cristão da esperança frente ao mundo contemporâneo. Aqui, as 

abordagens se complementam, não obstante suas diferenças. 

Para tal esforço, iremos abordar neste texto algumas intuições de Alves na obra A gestação do futuro e 

pô-las em diálogo com o pensamento do filósofo italiano, Gianni Vattimo, do qual não iremos eleger um texto 

específico. Também abordaremos mais ao final algumas intuições da dissertação de mestrado de Alves. Desta 

maneira, pretende-se ler o texto alvesiano à luz do pensamento enfraquecido de Vattimo e fazer possíveis 

conexões entre os autores, por isso, nos utilizaremos da hermenêutica como método de análise das fontes para 

que, além de expormos o pensamento em vigência, também possamos contrastá-lo diante nossa realidade local, 

situada e, sobretudo, corpórea. Num primeiro momento, espera-se estabelecer uma relação entre a lógica do 

dinossauro e o pensiero debole (que traduzimos aqui por pensamento enfraquecido) para então apresentarmos 

as variações de uma política para os corpos fracos dos fracos da Terra. Num segundo momento, espera-se 

conectar algumas ideias alvesianas e vattimianas acerca da política, manifestando algumas intuições. Por fim, 

proporemos um diálogo entre os autores na formação de um conceito de esperança enfraquecida. Nesta, a 

novidade não se dá como uma atualização do sistema-mundo que se rege pela “lógica do dinossauro”, mas como 

a abertura ao novo que nasce de corpos oprimidos por essa lógica. 

 

Já no primeiro capítulo de A gestação do futuro, Rubem Alves escreve uma anedota ou, se preferir, uma 

parábola, acerca da lógica do dinossauro. Em estilo literário num texto que marca seu rompimento com a 

academia, o teólogo nos conta: 

Dos dinossauros só sobraram os ossos. Os animais mais poderosos e maiores a andar sobre a nossa terra 

desapareceram. Força e tamanho lhes foram inúteis.  

Se tivéssemos sido seus contemporâneos não teríamos suspeitado que um fim tão abrupto os aguardava. 

Porque também nós compartilhamos da crença de que os maiores e mais fortes sobreviverão.  

Mas a verdade é bem diferente. As lagartixas, parentas subdesenvolvidas dos dinossauros, escaparam ilesas e 

assistiram, solenes, aos funerais dos primos fortes. Sobreviveram não a despeito de serem pequenas e fracas, 

mas porque são pequenas e fracas. Como refeição bastam-lhe umas poucas moscas e a vida continua. Com os 

dinossauros as coisas eram diferentes. Bocas enormes, estômagos descomunais, corpos gigantescos: suas 

refeições se tornaram cada vez mais difíceis. Foram vítimas de uma crise de combustíveis... Desapareceram. 

Hoje nada mais são que memórias de um experimento que não deu certo (Alves, 1986, p. 25). 

Quem poderia imaginar que o maior entre os animais da Terra sucumbiria frente ao desastre planetário? 

Como podem os mais fortes não ter um plano de salvação para um perigo iminente? A lógica do dinossauro 

sucumbe à “antilógica” da lagartixa. A sobrevivência da vida está nos que não têm força alguma, a lagartixa vive 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             181 

porque é fraca e é de sua fraqueza que vêm a força; tal como Paulo de Tarso afirma em sua carta aos Filipenses 

(2,4): “é na fraqueza que então sou forte”. Ao olhar para a sociedade contemporânea, Alves enxerga nela a 

metáfora do dinossauro em desenvolvimento. Como na época dos dinossauros, agora também se configura um 

poder dominante: as estruturas do capitalismo que necessitam cada vez mais de energia e se destacam pelo 

gigantismo. A derrota é iminente. A escassez de recursos e a exploração da Terra não suportam o assombro de 

uma lógica devastadora. Ironicamente, um dos recursos mais valiosos do planeta tem como uma das origens os 

fósseis dos sáurios antigos (ainda que não seja a principal): o petróleo. E mais, ele também está fadado ao fim, 

por não ser uma fonte de energia renovável. A crise do petróleo também pode derrubar o dinossauro 

contemporâneo do neoliberalismo. E, então, que esperança teremos nós se forem embora nossos recursos? É 

aqui que entra a genialidade de Rubem Alves ao perceber a sobrevivência da lagartixa, dos miseráveis da Terra 

que vivem sobre os escombros da história contada pelos dominadores. Neste sentido, o pensamento alvesiano 

advoga a favor dos oprimidos. Além disso, pode ser incluído num diálogo pós-moderno, pois rompe a lógica da 

modernidade, E niilista porque quebra com os paradigmas do pensamento ocidental. É também teológico, pois 

vê esperança na história e tenta fazer brotar vida da terra seca. Alves é tudo isso e nada disso ao mesmo tempo. 

As caracterizações do seu pensamento nesses estilos e tradições são possíveis, pois seu pensamento é fraco ou, 

para dizer com Gianni Vattimo, o pensamento de Alves é enfraquecido. 

Gostaríamos de propor aqui a tradução de debole do italiano por enfraquecido ao invés de fraco que 

geralmente é utilizado para se referir a Vattimo. Alves é um autor enfraquecido, assim como Vattimo. Eles não 

são fracos. O enfraquecimento diz respeito ao definhamento da lógica do progresso, à saída do baluarte 

metafísico, à queda do céu, à morte de Deus. Uma interpretação do pensamento de Vattimo como fraco é uma 

“interpretação fraca” da sua teoria. Pior ainda é dizer que sua filosofia é frágil ou débil. Aquilo que é fraco não 

tem sustentação, falta alicerce, tese, tradição. O pensamento de Vattimo não é nada disso. É justamente por estar 

dentro de uma tradição que ele pode enfraquecê-la, mas assim como não se trocam os alicerces de uma casa, 

também não se trocam os alicerces de uma tradição. Eles permaneceram sempre lá, ainda que em ruínas. A 

filosofia de Vattimo é a filosofia das ruínas. Uma filosofia que se levanta dos escombros da modernidade, ao 

mesmo tempo em que tenta subvertê-la. Para lembrar de Alves: talvez as filosofias dos autores aqui são aquelas 

que se interessam pelo pinho-de-rigo que forma originalmente a parede e não nas pinturas que o escondem. 

O pensiero debole não dita o que é ou não é fraco, ele torna fraco aquilo que está dentro de um processo, 

ou melhor, aquilo que nos vêm como herança (Überlieferung). Enfraquecer é tornar fraco, mas enquanto ainda 

não vem a fraqueza, tudo está se enfraquecendo. No ensaio Dialletica, Diferenza, pensiero debole (1983)1 Vattimo 

teorizou o pensamento enfraquecido a partir das noções heideggerianas de Verwindung e do Andenken. A 

primeira se configura como 

o esforço mais radical de se pensar o ser em termos de um “reconhecimento” que também é sempre uma 

“licença”, porque nem isso se encontra como estrutura estável, nem registra e aceita como necessidade lógica 

de um processo. Verwindung é o modo no qual o pensamento pensa a verdade do ser enquanto Überlieferung 

e Ge-schick. (VATTIMO; ROVATTI, 1983, p. 22, tradução nossa)2. 

Vattimo articula Andenken como sinônimo de Verwindung e designa o pensamento pós-metafísico como 

aquele que rememora o ser, isto é, que entende o ser como aquele 

que, precisamente, não se faz mais presente, mas sempre se recorda como algo que já “foi” (é necessário 

“deixar ir o ser como fundamento” diz a conferência Zeit und Sein). O ser não se acessa na presença, mas 

 
1 Texto publicado no livro Il pensiero debole organizado por Vattimo e Pier Aldo Rovati publicado na Itália em 1983. O livro conta 
com textos de diversos autores. 
2 Do original em italiano: “lo sforzo più radicale di pensare l’essere in termini di una “presa d’atto” che è anche sempre una “presa 
di congedo”, perché né lo incontra come struttura stabile, né lo registra e accetta come necessità logica di un processo. Verwindung 
è il modo in cui il pensiero pensa la verità dell’essere inteso come Ueberlieferung e Ge-schick” (VATTIMO; ROVATTI, 1983, p. 22). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             182 

somente na recordação, porque (ou simplesmente: o que significa que) isto não se define mais como o que 

está, mas somente como o que se passa: o ser é envio, destino (VATTIMO; ROVATTI, 1983, p. 22, tradução 

nossa)3. 

Aqui temos os traços do pensiero debole: Verwindung e Andenken são os processos presentes na 

ontologia hermenêutica de Vattimo e eles não apontam para uma superação, mas para uma dependência, como 

uma “longa convalescença que tem de tornar a enfrentar o vestígio indelével de sua doença” (VATTIMO, 2000, 

p. 91), ou ainda como uma relação “de aceitação, de continuação, de (dis-)torção” (VATTIMO, 1999, p. 81) com 

a metafísica. Essa relação convalescente se configura mediante a forma humana de habitar o mundo, isto é, uma 

forma hermenêutica. Com isso posto, não há uma imposição de outra forma metafisicamente fraca, pelo 

contrário, há uma distorção da própria metafísica. A Verwindung é expressão dessa distorção, é convalescença. 

É ela mesma a natureza de um pensamento enfraquecido que tem a consciência de ainda estar maculado pela 

doença metafísica, embora já esteja medicado. A pós-modernidade é Verwindung. É distorção. E, podemos 

afirmar, a Verwindung é o próprio processo de enfraquecimento. O fraco não se impõe, ele vem a nós, cabe-nos 

“auscultá-lo”, para dizermos heideggerianamente. 

No pensamento de Gianni Vattimo, o enfraquecimento não é apenas uma opção teórico-epistemológica, 

mas a continuação de um processo característico da própria ideia de hermenêutica na pós-modernidade. Para o 

autor, a filosofia contemporânea pode ser caracterizada pela tomada do caráter interpretativo do conhecimento 

como pressuposto teórico fundamental. Assim, todo saber é sempre situado, localizado etc. Nas palavras de 

Vattimo, a hermenêutica se tornou um tipo de linguagem comum, uma koiné. Por um lado, é positivo que a 

construção filosófica descanse, ainda que parcialmente, de sua obsessão universalista. Por outro, entretanto, 

parece que a hermenêutica lato sensu não leva a sério sua intrínseca vocação niilista: ela deve se incluir nas 

conclusões que traz sobre o mundo. Nas palavras de Vattimo: 

Se realmente não aceitamos conceber a hermenêutica como uma cômoda metateoria da universalidade do 

fenômeno interpretativo como uma espécie de olhar, a partir de lugar nenhum, sobre o eterno conflito ou 

jogo das interpretações, a alternativa (única, eu acredito) que se nos apresenta é aquela de pensar a filosofia 

da interpretação como o resultado de um curso de eventos (de teorias, de transformações sociais, culturais 

em sentido amplo e de tecnologias e de “descobertas” científicas), como conclusão de uma história que não 

achamos poder contar (interpretar), a não ser nos termos niilistas que encontramos pela primeira fez em 

Nietzsche. Se a hermenêutica fosse apenas a descoberta do fato de que existem perspectivas diferentes sobre 

o “mundo”, ou sobre o “ser”, ficaria confirmada exatamente a concepção da verdade como um espelhamento 

objetivo dos estados de coisas [...] (VATTIMO, 1999, p. 20-21). 

Nesse ponto, podemos indicar com ainda mais clareza o espírito niilista da hermenêutica que se coloca 

como princípio de enfraquecimento no pensamento de Vattimo. Na medida em que a hermenêutica se reconhece 

como mais uma entre outras possibilidades interpretativas, ela instaura um ciclo de enfraquecimento 

promovido pelo próprio niilismo que a faz ser, sempre, o resultado de uma série de eventos — e não um evento 

originário. Assim, a hermenêutica não se poderia postular como uma teoria da universalidade, que pretendesse 

interpretar o mundo com vistas a estabelecer a verdade última dos fatos — isso seria da maior incoerência 

possível. Nessa impossibilidade se instaura a vocação niilista da hermenêutica, que faz com que essa filosofia 

não possa se dar senão como enfraquecimento perene. 

Rubem Alves e Gianni Vattimo são autores no processo de enfraquecimento. Eles não são fracos, pois 

pertencem e respondem à tradição que os constitui e pensam sobre ela. Do seio da metafísica, eles fazem eco à 

voz de tantos outros autores para enfraquecê-la. São partícipes no processo de distorção, de Verwindung, de 

 
3 Do original em italiano: “che, per l’appunto, non lo fa mai presente, bensì sempre lo recorda come già “andato” (bisgona “lasciar 
andare l’essere come fondamento” dice la conferenza Zeit und Sein). All’essere non si accede nella presenza, ma solo nel recordo, 
perché (o semplicemente: e ciò significa che) esso non si definisce mai come ciò che sta, ma solo come ciò che si tramanda: l’essere 
è invio, destinamento” (VATTIMO; ROVATTI, 1983, p. 22). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             183 

enfraquecimento. A saída da lógica do dinossauro é enfraquecimento, mas ela só pode ser operada por aqueles 

que são fracos diante os fortes da civilização. Aqui há uma diferença entre o enfraquecido e o fraco. 

Enfraquecimento é o que se dá num processo, fraco é quem opera o processo. O pensamento é enfraquecido, 

assim, a verdade não pode ser fraca, pois ela depende do pensamento. Também a lei, a justiça, a ética, a moral, a 

religião e outros não podem ser fracos, esses componentes pertencem à tradição. Nós podemos apenas 

enfraquecê-los por uma filosofia enfraquecida. Mas o que é, então, fraco? Fracos são aqueles que vivendo em 

condições divergentes dos poderosos, dos colonizadores, dos capitalistas, habitam o mundo. Nós somos os 

fracos, as lagartixas, e o pensamento nos pertence, pois nós operamos o enfraquecimento. Enfraquecer é trazer 

para nós o ser, é historicizar o ser, é falar do ser no seu acontecimento, é reduzi-lo à linguagem. Enfraquecer é 

habitar o mundo hermeneuticamente e convertê-lo politicamente. 

 

Rubem Alves chama nossa atenção para a escassez dos recursos naturais. Recursos que garantem a 

subsistência do ser humano, mas que administrados por uma lógica de consumo trazem também crises e 

rupturas. Enquanto uns abusam dos recursos disponíveis promovendo o “avanço” tecnocientífico gerando 

gastos de energia pavorosos, outros tantos vivem sob condições miseráveis sem ao menos terem luz elétrica em 

suas residências. Enquanto um dos homens mais ricos do mundo vai ao espaço em plena pandemia de COVID-

194, outros tantos morrem à custa de um passeio em nave espacial. Essa realidade produz pobreza e sofrimento. 

Até onde for possível, os dinossauros se sentarão sobre os mais indefesos. Num paralelo próximo a isso, Rubem 

Alves destaca: 

Uns morrem de fome enquanto outros morrem de comer. Alguns não podem produzir alimentos por falta de 

adubos, enquanto outros jogam golfe em belíssimos gramados, cultivados com o adubo que faltava aos 

primeiros. Dois terços da população do mundo padecem de subnutrição, enquanto se gasta prodigiosamente 

em armas. [...] O fato é que as vantagens parecem ficar com os ricos e as desgraças com os pobres. (ALVES, 

1986, p. 29). 

Pensar alvesianamente é pensar contra a lógica do progresso a todo o custo. É pensar a política a partir 

dos corpos fracos. A política em Rubem Alves começa com os fracos e deve para eles ser orientada, é uma política 

do comum, tal como pensada por Dardot e Laval (2017). A questão aqui é pensar como esse outro modo de fazer 

política pode ser efetivado na prática. Alves e Vattimo lançam luzes para nós tentarmos vislumbrar algumas 

possibilidades que, de todo modo, não são respostas definitivas, mas variações contra a lógica do sistema 

dominante do capital. 

Em Comunismo hermenéutico: de Heidegger a Marx (2012) escrito em coautoria com Santiago Zabala, 

Vattimo afirma a necessidade de uma política que seja feita a partir dos fracos. Tal política está orientada não 

contra os fortes, mas contra os poderosos (os verdadeiros adversários dos fracos). Quem são os poderosos?  

[São] os vencedores da história [...] para quem a política se converteu na culminação do ideal liberal de 

objetividade da ciência. Esses vencedores se consideram a si mesmos os portadores não apenas do 

conhecimento “verdadeiro”, mas também dos “justos” procedimentos democráticos, sistemas econômicos e 

guerras humanitárias que, na realidade, são guerras contra os fracos. (VATTIMO; ZABALA, 2012, p. 18). 

Observa-se que na compreensão de Vattimo e Zabala, os poderosos são aqueles que possuem em suas 

mãos o capital suficiente para ditar o percurso da história e contar a história dos vencedores desde a ótica do 

“justo” e do “verdadeiro” assumindo a prerrogativa da objetividade científica. Quando Jeff Bezos vai ao espaço, 

 
4 https://www.brasildefato.com.br/2021/07/20/superexploracao-e-impostos-zerados-quem-e-jeff-bezos-o-bilionario-que-foi-
passear-no-espaco 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             184 

discursa afirmando que a conquista espacial (e, quiçá, a “guerra fria dos bilionários”) contribui para o avanço da 

humanidade e a sua sobrevivência futura. Mas de que humanidade falam os bilionários enquanto milhões de 

pessoas ainda sofrem com a miséria e a fome? É necessário se levantar uma outra política que se posicione frente 

aos interesses do capital, uma política que resgate os ideais socialistas na contemporaneidade como espectro e 

não como uma descrição da realidade. É isso que faz Vattimo e Zabala, porém eles não querem desenvolver a 

experiência soviética com padrões de imposição de um sistema normativo, tampouco buscam o hibridismo 

presente no Partido Comunista Chinês. Os autores olham para a América Latina como o local primordial da 

transformação política no século XXI, pois é aqui que outras experiências socialistas foram testadas e deram 

frutos, uma vez que seguiram, cada país a seu modo, um caminho democrático para essa mudança e “estão 

decididos a defender os interesses de seus cidadãos mais fracos” (VATTIMO; ZABALA, 2012, p. 16, tradução 

nossa)5. Conforme os autores afirmam: “[os] políticos latino-americanos representam uma alternativa ao 

capitalismo e uma defesa eficaz dos mais fracos que nenhum Estado capitalista pode igualar” (VATTIMO; 

ZABALA, 2012, p. 17, tradução nossa)6. Aqui surge a motivação para um sistema político que enfrente o sistema 

vigente do capitalismo imperial e apareça como uma oportunidade. A ideia de socialismo é apenas uma 

motivação e não um programa de governo (VATTIMO; ZABALA, 2012).  

Vattimo e Zabala chamam isso de comunismo hermenêutico, uma proposta que tenta conciliar dois 

conceitos que aparecem como opostos na história do pensamento ocidental: o comunismo e a hermenêutica. Eles 

advogam para isso, pois compreendem que ambas as posições teóricas têm propostas muito próximas. Ambas 

buscam a saída de um mundo pautado pelas imposições metafísicas, seja do lado das narrativas, seja do lado da 

força capitalista. Para os autores, a tarefa do comunismo é proporcionar a debilidade social e econômica do sistema 

imperialista e promover essa debilidade a partir dos fracos, já a hermenêutica é a debilidade teórica que pensa 

uma abertura à pluralidade na qual a realidade não é tomada como fato objetivo, mas como produto histórico. 

Assim, a hermenêutica leva a cabo a famigerada proposição nietzschiana repercutida por Vattimo: “não existem 

fatos, apenas interpretações”. Interpretações são elucubrações históricas que estão circunscritas em épocas e 

espaços geográficos e compartilham sua validade dentro da “comunidade dos intérpretes”. Deste modo,  

o que denominamos “mundo” é produto não somente da interpretação, mas também da história; é o 

resultado dos processos interpretativos dos outros. O mesmo ocorre com o sujeito que não é algo primordial 

ou originário, assim também não é o mundo, que sempre está dado como produto de outras interpretações. 

(VATTIMO; ZABALA, 2012, p. 142). 

É interessante notar que na obra de 1994, intitulada Para além da interpretação publicada no Brasil em 

1999, Vattimo já dá o tom político da sua hermenêutica no primeiro capítulo quando afirma: “até agora os 

filósofos acreditaram em descrever o mundo, é chegada o momento de interpretá-lo” (VATTIMO, 1999, p. 27). 

Mais do que uma paráfrase ou uma inversão de Marx, Vattimo aplica a radicalidade do seu pensamento nessa 

afirmação. É preciso ter noção da consciência histórica para interpretar o mundo de tal forma que ele se 

transforme. Claro que Vattimo está pensando como Heidegger que já havia exposto essa consideração em seu 

texto A tese de Kant sobre o ser (1961), no entanto, Vattimo dá um tom político a essa posição, uma vez que toda 

a sua formulação filosófica é um pensamento político. Assim, ele faz com Heidegger o que, talvez, o filósofo 

alemão não aceitaria e muito menos desenvolveria. 

A intrincada relação entre interpretação e política, no pensamento de Vattimo, não nos parece ser uma 

novidade: ela está posta como pano de fundo desde Dialettica, differenza, pensiero debole (1983), texto 

programático em que o autor lança as bases de sua filosofia. Assim, a interpretação do mundo não é uma atitude 

 
5 Original em espanhol: “los cuales están decididos a defender los intereses de sus ciudadanos más débiles” (VATTIMO, ZABALA, 
2011, p. 16) 
6 Original em espanhol: “[los] otros políticos latinoamericanos representan uma alternativa al capitalismo y una defesa eficaz de 
los más débiles que ningún Estado capitalista puede igualar” (VATTIMO; ZABALA, 2012, p. 17). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             185 

contrária à sua modificação, proposta por Marx, mas é um outro modo, não descritivo, de fazê-lo. Essa ligação 

não passa despercida por comentadores da filosofia vattimiana. Erik Meganck afirma que, no pensamento de 

Vattimo, “quando a hermenêutica abarca o enfraquecimento como seu destino niilista, ela requer imediatamente 

comprometimento. Esse é o apelo da pietas. O pensamento fraco não se orienta apenas no passado, mas também 

no futuro” 7 (MEGANCK, 2011, p. 149). Aqui fica claro que a hermenêutica de Vattimo, por ser niilista, implica 

um comprometimento ético-político também com os fracos. Vicente de Paula Ferreira indica algo parecido em 

sua leitura do autor. Para este comentador, isso se manifesta na escolha de Vattimo pela amizade em vez da 

verdade. Diz Ferreira que essa opção não se dá por outro motivo, senão pela hermenêutica e seu acento niilista. 

Por isso, afirma: “o pensamento de Vattimo, nesse sentido, parece ser uma defesa epistemológica e pragmática 

de que onde existe pobreza imposta, existe violência e, portanto, atitudes arrogantes de pessoas ou grupos” 

(FERREIRA, 2013, p. 212). Nesse ponto, o fundamento enfraquecido da prática política solidária, caridosa e 

crítica é o niilismo promovido por sua hermenêutica: é por meio, mas para além, da interpretação que essa 

política se instaura. Já nos ficou claro que, para Vattimo e Zabala, o projeto da hermenêutica e do comunismo 

visam o mesmo intuito: a emancipação dos menos favorecidos. Esse intuito já está fundado naquilo que Vattimo 

desenvolve e denomina por pensiero debole, o pensamento enfraquecido que corrói a metafísica por dentro e se 

apresenta como estágio de convalesça do pensamento metafísico na pós-modernidade. A lógica de operação do 

pensiero debole não é a lógica dos poderosos do império capitalista, pelo contrário, a lógica do enfraquecimento 

parte dos fracos que se erguem contra o sistema do capital e podem promover uma experiência política que 

corresponda à necessidade de suas comunidades e que não se rendam às imposições e embargos dos governos 

capitalistas. Aqui Vattimo e Zabala pensam sobre a experiência dos países do oriente médio no qual há uma 

imposição de uma forma de governo supostamente democrática, mas que na realidade é um disfarce imperialista 

dos EUA. A esse efeito os autores chamam de “democracia emoldurada” e que pode ser entendida como uma 

democracia imposta aos países que a lógica imperial deseja dominar, no fundo ela é a continuação do 

imperialismo em título mais suavizado, no entanto os danos continuam os mesmos já que não há uma 

emancipação efetiva do povo construída pelo próprio povo. São os dinossauros se debruçando sobre a vida dos 

mais indefesos. Essa forma de democracia se ergue com o “ideal liberal da ciência de uma objetividade capaz de 

evitar alterações, sacudidas e rupturas” (VATTIMO; ZABALA, 2012, p. 70) e é a expressão máxima das 

democracias liberais defendidas por Fukuyama na tese sobre o fim da história. 

 Os filósofos sustentam que essa forma de democracia tem criado nas capitais do mundo 

ocidental e nos países de terceiro mundo aqueles que não fazem parte do projeto do fim da história, pois se 

encontram fora da história. Esses são os alvos da guerra contemporânea, são “aquelas ‘partes inúteis’ que, em 

grande medida, são os cidadãos fracos, pobres e oprimidos. [...] os fracos não possuem uma história diferente, 

mas existem à margem da história” (VATTIMO; ZABALA, 2012, p. 75). Eles são capazes de ter uma voz dissonante 

de toda ordem pregada pelo liberalismo que se propõe a todo custo conservar a vigência do que está aí. A 

vigência da objetividade, do ideal de progresso e das filosofias absolutas corroboram e sustentam o 

“emolduramento”; em termos heideggerianos, a Ge-Stell do mundo contemporâneo. A saída desse modelo 

político-filosófico está numa outra interpretação da realidade que advém da experiência dos fracos e que não se 

prende nas imposições metafísicas dos vencedores, por isso, a hermenêutica se faz importante e há nela uma 

motivação emancipatória que abre o pensamento à pluralidade. Assim, a hermenêutica deve ser a chave da 

política contemporânea, já que é ela mesma a koiné da pós-modernidade. A radicalização niilista da 

hermenêutica de Vattimo é uma radicalização política. 

Talvez Rubem Alves estivesse de acordo com a proposta de Vattimo e Zabala. Foi na década de 1960 que 

o teólogo elaborou suas primeiras reflexões políticas em importantes trabalhos acadêmicos de sua juventude. O 

 
7 No original, “When hermeneutics embraces weakening as its nihilist destiny, it immediately asks for commitment. This is the 
appeal inside pietas. Weak thought isn’t just oriented toward the past, but also toward the future”.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             186 

primeiro é sua dissertação de mestrado denominada A theological intepretation of the meaning of the revolution 

in Brasil (Uma interpretação teológica do significado da revolução no Brasil), defendida em 1964 no Union 

Theological Seminary, em Nova Iorque e o segundo é sua tese doutoral publicada no Brasil com o título Da 

Esperança. Outro texto importante que carrega as marcas políticas da teologia alvesiana é o já apresentado A 

gestação do futuro, que também põe uma marca divisória entre o Rubem Alves acadêmico e o Rubem Alves 

teólogo/poeta. Na dissertação, pode-se observar que Alves ainda está encantado com a ideia presente no seu 

artigo A Igreja no mundo (1962) e opera uma teologia que considera que “ao se aproximar do mundo, a Igreja 

não poderia abandonar a sua missão redentora, e nem deveria ficar em uma transcendência que abandonasse o 

mundo e os problemas humanos nele presentes” (VIDAL, 2019, p. 87). O cristianismo possível deve ser um 

cristianismo político. 

Na sua dissertação de mestrado, Alves apresenta o conceito importado da biologia de “vida reflexa” com 

o qual entende que uma vida pode ser vivida sem um “para si”, sem um significante que a determine e lhe dê 

esperança. A vida reflexa é condição da existência neoliberal que impossibilita uma subjetividade autêntica, já 

que ela impõe sua ideologia de forma arbitrária. Para Alves, essa ideologia estava sendo imposta no Brasil na 

década de 60 por meio dos poderes econômicos internacionais. Ele observou que a vida reflexa se fazia presente 

não apenas na economia, mas também na política e na ideologia. Atualmente seu pensamento não está 

desatualizado e é, inclusive, a tese de Vattimo e Zabala em Comunismo Hermenéutico quando observam as 

malhas do poder econômico estendidas sobre os países do Oriente Médio e da América Latina. Essas malhas são 

tecidas pelos poderosos centros econômicos como a OCDE e o FMI.  

O impacto da vida reflexa na ideologia é o que ocasionou em sua dissertação de mestrado a intenção de 

que esse modo de vida estagnou toda a possibilidade de uma ideologia conjunta como ideal revolucionário do 

povo. Aqui entra a religião como espaço de libertação, já que ela pode agregar ideais revolucionários com sua 

característica profética que anuncia uma esperança ao mundo. Cria-se uma relação dialética entre Igreja e 

Revolução, qual coloca o cristianismo em marcha constante de um anúncio transformador. A Igreja ouve a voz 

de Deus e grita a voz de Deus por meio dos oprimidos. No entanto, para isso, é preciso subverter a Igreja como 

detentora do status quo (VIDAL, 2019) e pensar um cristianismo não religioso que nada tem de relação com o 

poder e as forças dominantes da idolatria. Em sua dissertação, Alves une a Igreja com o marxismo, pois enxerga 

na teoria comunista uma proposta de emancipação, tal como faz Vattimo. No entanto, talvez devêssemos ser 

ainda mais radicais aqui e seguir Vattimo, bem como um Rubem Alves mais maduro, para abandonarmos o 

significante de “Igreja” e permanecermos apenas com a mensagem do Evangelho. O cristianismo sim pode se 

juntar às motivações marxistas e gerar uma ideologia política nova. Um cristianismo político de libertação! 

Vattimo certamente concordaria e poderia ajudar a avançar a questão quando pensamos num 

cristianismo sem instituição. A proposta ética do cristianismo não religioso de Vattimo nos condiciona para uma 

ética revolucionária e libertadora das amarras metafísicas da ideologia presente na instituição. Com Vattimo e 

Alves podemos pensar numa cristologia do enfraquecimento que compreende o sentido histórico e político da 

ação divina que fala por meio dos homens e mulheres como esperança, para Rubem Alves, e como projeto, para 

Gianni Vattimo. 

 

Ao pensarmos nas propostas teofilosóficas de Alves e Vattimo, podemos perceber como, cada uma a seu 

modo, apresenta uma espécie de saída para a situação desfavorável em que se encontra o mundo sob o poder 

do capital. Nessas leituras, o cristianismo aparece não mais como fonte de violência, mas como mensagem de 

emancipação. A partir dessa convergência entre os autores, buscamos agora apresentar um diálogo com eles, 

propondo que a mensagem cristã pode oferecer uma esperança enfraquecida como alternativa à lógica 

jurássico-metafísica que esmaga certas vidas em nome do luxo de outras. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             187 

Em sua tese de doutorado, Alves se aproxima do tema da esperança a partir da perspectiva de que ela é 

central para o cristianismo. Por isso, sua obra foi, no momento de publicação, intitulada como A Theology of 

Human Hope. A esperança ganha espaço nesse momento porque ela surge como resposta à questão de uma nova 

linguagem teológica que seja mais apropriada para comunicar os desejos existenciais do ser humano e organizar 

o mundo a partir desses desejos. A linguagem teológica, para Alves, deve se adaptar ao mundo em que ela está 

inserida: “velhas linguagens perecem ao se tornarem congeladas enquanto o mundo segue adiante. Quando isso 

acontece, elas deixam de ser instrumento de libertação e se transformam em estruturas repressivas. O novo é 

abortado em favor do velho” (ALVES, 1987, p. 122). Em outras palavras, a cristalização da linguagem teológica 

implica um dogmatismo que lhe afasta da boa-nova de libertação e esperança. Por isso, uma nova linguagem 

seria necessária: não apenas um novo modo de falar, mas novas estruturas que digam respeito à libertação que 

Deus quer promover no mundo.  

A esperança em Rubem Alves não seria apenas um sentimento intuitivo do ser humano, algo que se 

possa nutrir, perder ou controlar. Mais do que isso, a esperança faz parte da própria constituição de nosso modo 

de habitar o mundo — pensá-lo e construí-lo. Diz Alves que “a transcendência do homem está relacionada à sua 

liberdade para pensar e se comportar respondendo a um futuro que ‘ainda não’ existe, exceto sob a forma de 

uma esperança” (ALVES, 1987, p. 105). A ideia de esperança, portanto, corresponde à antecipação de uma 

realidade vindoura que, por ora, se dá somente por meio da imaginação esperançosa. Essa esperança, em Alves, 

está diretamente relacionada à capacidade de abertura ao novo, que caracteriza ontologicamente o ser humano. 

Essa antropologia, empreendida por Alves, não faz com que a esperança seja um tipo de positividade metafísica, 

isto é, uma força que garante certo futuro. Antes, ela implica uma abertura histórica, isto é, imanente do ser 

humano à novidade. Por isso, é um tipo de transcendência na imanência: “nunca a esperança sem história, nem 

a história sem esperança” (ALVES, 1987, p. 151). 

A linguagem proposta por Alves, então, é a de um humanismo messiânico: ela não se prende a um 

otimismo histórico que é típico de uma visão tecnologicista da humanidade. Nesta, a técnica e sua tecnologia 

seriam um caminho seguro para o bem-estar humano e, assim, assegurariam um futuro glorioso em um mundo 

totalmente dominado e absolutamente controlado pela ciência. Entretanto, a lógica jurássica de dominação não 

se demonstra aberta a um futuro, mas se propõe à mera repetição do presente, justamente porque não admite a 

entrada de nenhuma novidade qualitativamente diferente do que já está dado no sistema capital no qual a 

ciência se constitui. Por isso, o primeiro passo de uma nova linguagem libertadora é a negação do presente: 

O presente é negado porque o homem, vivendo nele, apreende tudo aquilo que cria a dor, o sofrimento, a 

injustiça e a ausência de futuro da história. Devido ao presente ser historicamente doloroso e, portanto, 

desumanizante, ele tem de ser negado. A esperança não se deriva de uma ideia a-histórica a respeito de uma 

sociedade perfeita; ela constitui, ao contrário, a forma positiva assumida pela negação do presente inumano 

e negativo (ALVES, 1987, p. 59) 

Se o presente sistema não corresponde historicamente aos anseios humanos, a mensagem cristã de 

esperança deve servir a esse propósito, e isso se dá a partir de uma nova linguagem. E mais, como salientam 

Almeida e Cabral (2023a), esses anseios são concretos, e não fruto de um conceito abstrato de sofrimento. Os 

corpos que são oprimidos pelo presente (corpos negros, LGBTQIA+, mulheres, imigrantes etc.) são os que negam 

categoricamente o sistema – e são eles, também, os que clamam a esperança. Por isso, Alves se volta, nesse ponto, 

à linguagem bíblica sublinhando seu caráter histórico:  

a linguagem bíblica a respeito de Deus, portanto, não se descreve uma ontologia ou uma metafísica. Ela se 

refere ao que ocorreu, ocorre e poderá ocorrer na história. [...] É uma linguagem que enuncia aquilo que é 

possível na história, da perspectiva da experiência política da comunidade com o poder da eficácia “apesar 

de” (ALVES, 1987, p. 140). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             188 

A ideia de que, mais importante do que Deus é, é saber o que Deus faz se relaciona diretamente com a 

questão: para além das definições onto-teo-lógicas, a concretude da história e da ação divina no mundo é a base 

para a linguagem teológica da esperança. Essa linguagem, diz Alves, não é de todo positiva: ela se constitui a 

partir da negação do presente estado de coisas e do sistema. Por isso, o poder dessa linguagem se coloca no 

“apesar de”. Alves explica isso com mais clareza no prefácio escrito anos depois: “Não, Deus não é um 

substantivo. É esta estranha conjunção, todavia, que enuncia a absurda ligação entre a morte que se anuncia e a 

vida que brota, a despeito de tudo” (ALVES, 1987, p. 34). Deus se constitui, portanto, como uma conjunção 

adversativa: a negação de que a oração anterior seja tudo o que há para ser dito. Apesar das figueiras não 

florescerem, eu me alegrarei. Para o autor, Deus é a teimosia da esperança. 

É nesse sentido que interpretamos o conceito de esperança em Alves como um conceito enfraquecido. 

Ainda que ele dependa de uma transcendência que faria irromper o novo na história8, ele não recorre a uma 

metafísica (forte, por assim dizer) para impor uma esperança. Antes, Alves recorre à própria fragmentação das 

narrativas históricas para apontar a esperança como centro da mensagem cristã. O fundamento da esperança, 

nesse sentido, não é intervenção divina prometida, mas a narração do poder libertador nos eventos passados. 

Por isso, “Deus é o nome que se dá à presença do futuro. Ele é a liberdade na história, que faz transcender sua 

forma presente em direção a uma possibilidade de libertação humana” (ALVES, 1987, p. 145). Aqui, é importante 

notarmos que Deus não é a garantia da libertação, mas uma abertura, uma fenda no sistema que se torna 

condição de possibilidade para a esperança.  

Almeida e Cabral (2023b) concordam com essa perspectiva, apontando a centralidade da ideia de 

esperança no pensamento de Rubem Alves. Os comentadores avaliam que Alves é um “flautista da esperança” 

que compreende que o futuro surge das mãos e da imaginação daqueles e daquelas que não possuem um 

presente capaz de suprir seus desejos. “Então, de onde pode nascer o futuro? Para Rubem, ele só poderá advir 

dos corpos que sofrem. Das entranhas dos sofredores nasce e se alimenta a comunidade da esperança” 

(ALMEIDA; CABRAL, 2023b, p. 100). Com essa mesma perspectiva, Leslie R. James aponta a esperança, no 

pensamento de Alves, como prática e não apenas como sentimento: “A esperança transcende o confinamento 

acadêmico [...]. Desse modo, a esperança torna-se dialógica, assim como histórica, comum a todas as culturas, e 

escatológica. A esperança torna-se um processo popular como um verdadeiro processo potencial libertário” 

(JAMES, 2007, p. 163-164). 

Essa perspectiva se alinha com a crítica de Vattimo à metafísica, como apresentamos acima. Para o 

filósofo italiano, “em muitos sentidos, a dor é a essência mesma da metafísica, que não há metafísica a não ser a 

metafísica da dor”9 (VATTIMO, 2005, p. 71). Aqui, o sistema técnico-científico, ou a lógica do dinossauro, se 

coloca como uma lógica metafísica: na medida em que pretende dominar o mundo totalitariamente, ela causa 

dores a todos aqueles que não podem se adequar aos seus ideais. São esses os corpos que sofrem as dores da 

metafísica. Mas ela não se dá sem falhas, sem lacunas. Diz-nos Vattimo: “A ‘falha’ na metafísica, vista de uma 

perspectiva heideggeriana, está na ideia de que, na base das coisas há uma ordem estável, uma estrutura 

necessária, eterna e, consequentemente, racional, a qual nossa tarefa é conhecer e adotar como norma”10 

(VATTIMO, 2005, p. 74). Do ponto de vista da teologia alvesiana, a falha da metafísica é apontada pela própria 

presença messiânica de Deus: é Ele quem causa a abertura do sistema ao novo que pode vir, é Ele a teimosia da 

esperança que afirma que a dor da metafísica não é inexorável. Nesse sentido, Deus não afirma o fim da 

metafísica, mas aponta para a além dela: eis a esperança enfraquecida. 

 
8 Sobre esse assunto, recomendamos a crítica de Alves feita por Catenaci (2021) e uma reconsideração da questão feita por Almeida 
e Cabral (2023). 
9 No original, “in many respects pain is the very essence of metaphysics, that there is no metaphysics except the metaphysics of 
pain”. 
10 No original, “The ‘flaw’ in metaphysics seen from a heideggerian perspective is the idea that, at the basis of things, there is a 
stable order, a structure necessary, eternal, and hence rational, which it is our task to gain knowledge of and adopt as a norm […]”. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             189 

No presente artigo, buscamos considerar as convergências e as possibilidades hermenêuticas de um 

diálogo entre Gianni Vattimo e Rubem Alves, considerando tanto a crítica teológica à lógica desenvolvimentista, 

levada a cabo por um tecnicismo neoliberal, quanto a crítica epistemológica ao conhecimento de base metafísica 

que, por sua vez, impõe a objetividade como modo único de interpretação do mundo, constituindo um princípio 

“forte”, ou jurássico, de construção de mundo. A partir dessa ideia, apontamos um tipo de cristologia do 

enfraquecimento que reaproxima o cristianismo de sua vocação política e aponta um dever ético minoritário 

como fundamento teológico dessa vocação. Por fim, procuramos articular uma ideia de esperança enfraquecida 

como interpretação do plano de fundo a partir do qual se instaura o dever cristão de uma política comprometida 

com os empobrecidos – para os quais a esperança serve como linguagem teológica. 

Não foi nosso interesse, aqui, apontar que Vattimo e Alves, pensadores que partem de bases tão 

diferentes, convergem em todo seu pensamento, nem mesmo demonstrar uma homogeneidade entre os autores. 

Buscamos, na verdade, sublinhar como certas aproximações contribuem para indicar uma importante leitura 

acerca da ideia de esperança, bem como a função deste conceito diante do domínio da ampla relação entre 

cristianismo e política. Dessa forma, mais do que um quadro comparativo, indicamos como a leitura conjunta de 

Alves e Vattimo gera novos sentidos que não são possíveis na leitura isolada de cada um dos autores em seus 

campos mentais e semânticos. Aqui, a possibilidade de traçar um diálogo impossível se revela como chance de 

novas propostas para o entendimento do lugar político do cristianismo no mundo. A partir desse ponto, 

interpretamos a ideia de esperança enfraquecida como contribuição à teologia política: a esperança cristã, em 

um mundo de lógica do dinossauro, é mais do que uma abstrata espera da irrupção do novo. A esperança 

enfraquecida nos apresenta que o desejo imaginativo-religioso do ser humano brota nos/dos corpos 

empobrecidos pelo sistema. E mais: é nesses corpos, pequenos como lagartixas, que a redenção se faz possível. 

Diante do progressivo domínio totalitário do ser humano sobre o ser humano, a esperança cristã enfraquecida 

afirma a possibilidade do novo, que surge daqueles que são diariamente esvaziados pela injustiça. 

ALMEIDA, Edson Fernando de; CABRAL, Alexandre Marques. Corpotência e mística trans-imanente: elementos para 
uma teoria da religião em Rubem Alves. Reflexão, v. 48, p.1-18, 2023a. 

ALMEIDA, Edson Fernando de; CABRAL, Alexandre Marques. Caminhos para compreender Rubem Alves. São Paulo: 
Editora Recriar, 2023. 

ALVES, Rubem. A gestação do futuro. 2.ed. Campinas: Papirus, 1986. 

ALVES, Rubem. Uma interpretação teológica do significado da revolução no Brasil – 1963, Vitória: IFTAV/Unisales, 
2004. 

ALVES, Rubem. Da Esperança. Trad. de João-Francisco Duarte Jr. Campinas: Papirus, 1987. 

CATENACI, Giovanni F. A tristeza de crer. Uma teoria da religião em Rubem Alves. São Paulo: Editora Recriar, 2021. 

FERREIRA, Vicente de Paula. Cristianismo não religioso no pensamento de Gianni Vattimo. Aparecida, SP: Editora 
Santuário, 2015. 

JAMES, Leslie R. Rubem Alves e a teologia da libertação ecumênica: a esperança e a busca de uma nova humanidade. 
In: VIDAL, A. (org.) O que eles pensam de Rubem Alves e de seu humanismo na religião, na educação e na poesia . São 
Paulo: Paulus, 2007, p. 155-171). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01


Por uma esperança enfraquecida:  
um diálogo (im)possível entre Gianni Vattimo e Rubem Alves 

 

  
 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 1, p. 178-190, 2025                                             190 

MEGANK, Erik. From veritas to caritas. A critical Reading of Gianni Vattimo’s nihilism. 2011. 294f. Tese (Doutorado) – 
Doutorado em Filosofia, University of Antwerp. Antwerp, Belgium, 2007. 

ROVATTI, Pier Aldo; VATTIMO, Gianni. Il pensiero debole. Milano: Feltrinelli, 1983. 

VATTIMO, Gianni. Para Além Da Interpretação: o Significado Da Hermenêutica Para A Filosofia. Tempo Brasileiro, 
1999. 

VATTIMO, Gianni. O vestígio do vestígio. In: DERRIDA, Jacques; VATTIMO, Gianni. A Religião. O Seminário de Capri. 
São Paulo: Estação Liberdade, 2000, p. 91-107. 

VATTIMO, Gianni.   Pain and Metaphysics. In: Nihilism and Emancipation: Ethics, politics & Law. New York: Columbia 
University Press, 2005, p.71-80. 

VATTIMO, Gianni; ZABALA, Santiago. Comunismo hermenéutico: de Heidegger a Marx. Barcelona: Herder Editorial, 
2012. 

VATTIMO, Gianni. Dialettica, differenza, pensiero debole. In: VATTIMO, G.; ROVATTI, P. (org.) Il pensiero debole. 
Milano: Feltrinelli, 1983. 

VIDAL, Antonio. A religião e a política no pensamento de Rubem Alves. Numen, v. 22, n. 2, 2019, p. 85-94. 

 

Editor responsável: Waldir Souza 

RECEBIDO: 25/01/2025   

APROVADO: 12/04/2025 

PUBLICADO: 30/04/2025  

RECEIVED: 01/25/2025 

APPROVED: 04/12/2025 

PUBLISHED: 04/30/2025 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.001.AO01

