
 

 

ISSN 2175-1838 

Licenciado sob uma Licença Creative Commons 

 

Artigo científico                                                  https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.002.AO03 

 

 

[a] Graduando em Teologia na Pontifícia Universidade Católica de Campinas, e-mail: felipemateusbotura@gmail.com, Orcid:  
[b] Doutora em Ciências da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, e-mail: cecibm@puccampinas.edu.br, Orcid:  

 
Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              328 

  

pistispraxis/index  

Felipe Mateus Botura [a]  

Campinas, SP, Brasil  
[a] Pontifícia Universidade Católica de Campinas – PUC Campinas 

Ceci Maria Costa Baptista Mariani [b]  

Campinas, SP, Brasil  
[b] Pontifícia Universidade Católica de Campinas – PUC Campinas 

Como citar: BOTURA, Felipe Mateus; MARIANI, Ceci Maria Costa Baptista. Mística e autoconhecimento: um estudo 

do itinerário místico de Inácio de Loyola em Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra 

Pensamentos. Revista Pistis & Praxis, Teologia e Pastoral, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 02, p. 328-341, 

maio/ago. 2025. DOI: https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.002.AO03 

Este artigo aborda o itinerário místico de Inácio de Loyola em Manresa, à luz do autoconhecimento proposto por 
Blaise Pascal, por meio de uma revisão bibliográfica da autobiografia de Inácio, da obra “Pensamentos”, de Pascal, e 

 
1 Este artigo é resultado da Pesquisa de Iniciação Científica financiado pela bolsa FAPIC oferecida pela PUC Campinas. 

https://doi.org/10.7213/2175-1838.17.002.AO03
mailto:felipemateusbotura@gmail.com
mailto:cecibm@puccampinas.edu.br
https://periodicos.pucpr.br/pistispraxis/index
https://periodicos.pucpr.br/pistispraxis/index


Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              329 

de outras produções científicas sobre o tema, a fim de demonstrar a importância do autoconhecimento na experiência 
mística. No caso de Inácio, suas observações sobre sua diversidade de espíritos o levaram ao refinamento de sua 
espiritualidade, culminando na experiência central do Cardoner, momento de profundo conhecimento de si e de 
abertura a Deus, no qual recebe as mais profundas graças. Mas, para tal, Inácio teve de enfrentar suas misérias, 
reconhecer-se limitado, necessitado de Deus e despojar-se de si, como sugere Pascal, para poder encontrar o caminho 
para a verdadeira felicidade, que, no pensamento pascaliano, se dá em Deus. 

Palavras-chave: Inácio de Loyola. Blaise Pascal. Autoconhecimento. Reconhecer. Deus. 

This article addresses the mystical itinerary of Ignatius of Loyola in Manresa in light of the self-knowledge proposed by 
Blaise Pascal, through a bibliographical review of Ignatius's autobiography, Pascal's work "Pensées," and other scientific 
productions on the subject in order to demonstrate the importance of self-knowledge in the mystical experience. In the 
case of Ignatius, his observations on his diversity of spirits led him to refine his spirituality, culminating in the central 
experience of the Cardoner, a moment of profound self-knowledge and openness to God, in which he receives the deepest 
graces. But, for this, Ignatius had to face his miseries, recognize himself as limited, in need of God, and strip himself of his 
ego, as Pascal suggests, in order to find the path to true happiness, which, in Pascalian thought, is found in God. 

Keywords: Ignatius Loyola. Pascal. Self-knowledge. Recognize. God. 

 

 

  



Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              330 

Este artigo aborda o itinerário místico de Inácio de Loyola em Manresa à luz do autoconhecimento, 

proposto pelo teólogo jansenista Blaise Pascal,  por meio de uma revisão bibliográfica da autobiografia de 

Inácio,  da obra “Pensamentos”, de Pascal, ede demais produções do tema. A fim de demonstrar a importâ 

ncia do autoconhecimento para uma vivência mais profunda e verdadeira do sagrado. 

Pascal não fez nenhuma crítica direta a Inácio, mas foi um grande crítico dos jesuítas,  por meio das 

Cartas  Provinciais (2016), que escrevera para denunciar o laxismo da moral casuística da Companhia de 

Jesus. Trata-se de uma disputa teológica que gira em torno do tema da graça.  Por um lado, os jansenistas 

enfatizavam a soberan     ia divina, afirmando uma graça contingente, dando pouco espaço para a liberdade 

humana, pois tinha uma visão pessimista d esta. Por outro lado , os jesuí tas seguiam Molina, afirmando que 

Deus concede uma graça suficiente para a salvação a todos, dando ênfase à  liberdade humana (Pondé, 

2016). 

Apesar de tais divergências, o diálogo torna-se possível porque ambos reconhecem a necessidade 

de enfrentar a própria miséria para abrir-se à ação de Deus. A diferença se dá no fato de que Inácio propõe 

um caminho a partir de um acompanhamento espiritual, que,  consequentemente, conduz a pessoa ao 

serviço do Reino. Ao passo que Pascal pontua a tragicidade da natureza humana, propondo um caminho e 

uma experiên cia mais individual da graça. 

O Papa Francisco escreveu, em 2023, a Carta Apostólica Sublimitas Et Miseria Hominis, em razão do 

IV centenário do nascimento de Blaise Pascal. Nela, reconhece a grandeza e a profundidade do pensamento 

de Pascal, destacando que suas intenções eram sinceras, que suas advertências sobre o neo-pelagianismo 

são atuais e que, ao findar de sua vida, sua concepção se alinhou  à da Igreja. Afirma ainda que ele era um 

enamorado de Cristo. Com isso, a carta sugere uma reconciliação entre os dois lados, visto que ambos 

compartilham da mesma busca, conhecer a si para encontrar-se com Deus. Em suma, aponta que ambos 

proporcionam respostas à s inquietações do homem  contemporâneo. 

Segundo Emonet (2016), Inácio nasceu por volta de 1491 e recebeu o nome – de batismo – de Iñigo 

López de Loyola, sendo o caçula de treze irmãos de uma grande e nobre  família. Como perdeu a mãe ainda 

pequeno, acabou afeiçoando-se à esposa de seu irmão mais velho, Martín. E, apesar de ter recebido a 

tonsura, não levou a vida religiosa adiante, pois almejava a carreira militar. Teve uma juventude agitada o 

que o fez destacar-se não só pela sua formosura, mas pela coragem. 

Esta coragem, somada ao orgulho e prepotência, o fizera enfrentar o exército francês, preferindo a 

honra e a glória da morte que a vergonha da rendição. Durante o confronto, sua perna, sonhos e ego, foram 

quebrados pela bala de um canhão, levando-o a passar por diversas cirurgias e por um longo tempo de 

recuperação. Para passar o tempo, pediu livros de cavalaria, porém só havia sobre a vida de Cristo e a dos 

santos que o fizeram encantar-se com as façanhas dos cavaleiros de Deus, e a questionar-se se também não 

seria capaz de realizá-las (Idigoras, 1991). 

Restabelecido, iniciou uma peregrinação rumo à Jerusalém, o que o levou a  passar por diversos 

locais até chegar a Montserrat, onde se denominou peregrino e vestiu uma túnica de pano de saco, a fim de 

viver no anonimato e fechar as portas para os privilégios que seu nome lhe traria. Entregando-se à 

providência divina e à caridade fraterna, para vencer seus desejos de glória.  

Começou uma vida mais penitente, inclinada a extremismos e escrúpulos. E, a fim de seguir no 

anonimato, “[...] não tomou o caminho de Barcelona, [...], mas desviou para Manresa, onde contava passar 



Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              331 

alguns dias [...], tempo de refletir [...] e de anotar ‘algumas coisas’ em seu famoso caderno” (Emonet, 2016, 

p. 30). Para Inácio, Manresa seria apenas um lugar de passagem, rumo a Jerusalém,  no qual se dedicaria 

aos doentes, fazendo práticas de penitência e anotações de suas experiências em seu caderninho (Idigoras, 

1991). Porém, esses dias se transformaram em meses, divididos em três períodos: “[...] o 1° de março a 

julho, de paz, [...]; o 2° de julho a outubro, de escrúpulos e lutas; o 3° de outubro de 1522 a fevereiro de 

1523, de grandes ilustrações e dons interiores” (Loyola, 1974, p. 34). Logo, mais do que um lugar de 

passagem para Jerusalém, foi um lugar de passagem para dentro de si. 

Conforme a interpretação de Queiruga (2010) sobre revelação divina, enquanto autocomunicação 

de Deus ao homem, pode-se entender que Inácio vivenciara essa experiência por meio da leitura da Palavra. 

O que significa dizer que a revelação divina não é estática, mas um processo dinâmico de descoberta 

contínua, por isso deve-se vivê-la  em uma dinâmica maiêutica. Algo que Inácio faz,  durante o processo 

contínuo de conhecimento de si e do Outro, o que o leva a passar por grandes mudanças. Por isso, pode-se 

eleger Manresa como o lugar de sua mais profunda experiência com Deus, pois foi o lugar  em que ele 

percebeu que dentro de si havia um espaço sagrado (Certeau, 2006). 

Foi neste espaço de si, que o peregrino compreendeu que, devido à desordem da natureza humana, 

o “nosso instinto nos leva a sentir a necessidade de procurar a felicidade fora de nós” conforme  reflete 

(Pascal, 1999, p. 153) ao tratar do tema dos divertimentos e das paixões, como distrações para a miséria 

humana. Por isso, ao refletir sobre a revelação divina, Queiruga (2010) elucida tal questão, ao afirmar que 

ela não desloca o homem para fora; mas para dentro, pois permite enxergar a verdade que emana de Deus 

no mundo e a estabelecer uma conexão mais íntima e genuína com a verdadeira natureza do Ser, 

possibilitando a busca pela autenticidade interior. Portanto, não é preciso afastar-se do mundo para uma 

experiência com o divino, pois Deus está em contínua relação com ele (Queiruga, 2010). 

Manresa foi um lugar importante, mas o verdadeiro lugar do encontro consigo e com Deus foi no 

espaço sagrado de sua interioridade, visto que a revelação é, segundo Queiruga (2010, p. 108) uma “[...] 

interpretação da existência individual e social à luz do sagrado [...]”. Nela: “[...] a pessoa se sente, [...] levada 

ao mais profundo de si mesma. [...] levada mais além de si mesma, elevada acima de suas possibilidades” 

(Queiruga, 2010, p. 111). Em suma, pela oração se traça o caminho das aventuras do amor (Certeau, 2006). 

Em Manresa, Inácio adotou o estilo de vida desejado: pedia esmolas; alojou-se no hospital e cuidava 

dos doentes; assistia missa diária; comungava e confessava semanalmente; passava longas horas em oração 

noturna diante de Nossa Senhora; etc. Além de castigar o corpo com severas disciplinas, abandonando o 

cuidado externo (Idigoras, 1991).  

Tratava ainda de coisas espirituais com aqueles que lhe procuravam, assim como mantinha-se fiel 

à sua proposta de anotar suas experiências em seu caderninho. Aqui, é curioso notar que Inácio faz o 

caminho que, posteriormente, Pascal iria sugerir no que se refere ao pensamento, pois, para Pascal (1999), 

existe uma ordem das coisas a serem pensadas: deve-se começar pensando em si, em seguida no seu autor, 

sua  finalidade etc. 

Segundo Pascal (1999), o homem é um ser grande e nobre, por algo que o distingue, a razão, que 

lhe permite uma autorreflexão. O problema se dá quando o homem evita tal exercício que o define enquanto 

ser, passando a viver na irracionalidade e imoralidade. Isso se dá porque ele não suporta olhar para suas 

misérias e para a insatisfação angustiante que traz em si. 

Diante disso, Pascal (1999) afirma que o homem acaba optando por uma vida de distrações e 

divertimentos, pois sabe que caiu de uma posição privilegiada dada pelo Criador em Adão: pecou e 

distanciou-se de Deus, e admitir isso lhe é doloroso. Contudo, quando o homem olha para si e percebe-se 

miserável, limitado e necessitado de Deus, ele volta a ser grande, logo, a “A grandeza do homem é grande 

na medida em que ele se sabe miserável”. Em Inácio se dará justamente esse processo.  



Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              332 

Apesar de já ir percebendo suas movimentações interiores, o próprio Inácio afirma que, no início 

de sua caminhada, não tinha conhecimento de coisas espirituais, apenas imitava com grande fervor aquilo 

que sabia dos santos. Daí sua dificuldade em compreender as primeiras tentações, tanto que nesta fase 

inicial – de grande alegria – começou a ver algo que: “[...] parecia ter forma de serpente, com muitos pontos 

resplandecentes que semelhavam olhos, [...]. Ele se deleitava [...] vendo tal objeto: quanto mais olhava, [...] 

mais crescia a consolação. Mas quando a visão desaparecia, se desagradava dela” (Loyola, 1974, p. 33). 

Pascal (1999) ilumina tal situação ao afirmar que o homem só compreende as coisas com as quais 

se relaciona. Daí a dificuldade de Inácio, pois até este momento, ele nunca se relacionou – conscientemente 

– com o sobrenatural. Suas relações e buscas se davam no campo da cavalaria. Por isso, o autoconhecimento 

é essencial por permitir pensar a si em relação com as coisas. Quando Pascal  estabelece uma ordem para 

pensar as coisas, ao mesmo tempo ele indica o caminho para a experiência com Deus. Portanto, ao pensar 

em si, o homem coloca-se no caminho para pensar em Deus e, com isto, abrir-se à experiência para com Ele.  

Até porque o conhecimento de Deus é autocomunicação d’Ele, e esta, muitas vezes, se dá pela via 

interior,  na qual por meio do recolhimento da oração, o humano se acerca e rodeia o divino, coloca-se 

diante d’Ele, sem poder alcançá-lo quanto menos possuí-lo por completo (Certeau, 2006). 

Em suma, Inácio seguia intuitivamente o método que posteriormente seria elaborado por Pascal ao 

questionar a si mesmo, mas como não conseguia vencer a si, não conseguia dar o passo em direção a Deus, 

e, por isso, não conseguia fazer a experiência do encontro com Deus. Não percebeu, como diria Pascal 

(1999), que se encontrava  em uma situação miserável devido à queda do homem em Adão e que, por isso, 

necessitava de um mediador – Cristo – que lhe retirasse dali.  

Ele ainda estava no início de sua nova vida e em processo de conversão, visto que, naquele 

momento, estava  em um caminho que era mais de imitação das grandezas dos santos do que serviço a 

Deus.  Nesse momento, é curioso notar que Inácio e Pascal, ao longo de suas vidas, vão alternando  suas 

concepções de vida, seguimento e graça,  ora crendo na supremacia e necessidade da graça sendo 

pessimistas com a natureza humana,  ora crendo que pelas próprias forças se é capaz de sair de tal situação 

miserável.  

Aqui, a questão se dá em torno da autossuperação e do voltar-se para Deus. O problema, segundo 

Rocha (2016), é que nesta situação de queda – pecado – o homem se encontra voltado para si mesmo, 

imerso nos problemas do mundo, preso em sua pretensão de autossuficiência sem margens para uma 

autotranscedência e, por isso, contraditório em si mesmo. Para Pascal (1999), significa dizer que o homem 

se vê desejoso da felicidade – Deus –, mas impossibilitado de alcançá-la, pois não considerou a si e, 

consequentemente, não considerou nem teve a experiência transformadora que se dá no encontro vivo e 

real com Deus. Coisa que é  possível observar neste momento da vida de Inácio. 

É preciso pois, como recorda Durau (2018), ter em mente aquilo que Inácio propõe na primeira 

semana de seus exercícios: o conhecimento dos próprios pecados (EE 63). Esse processo de 

autoconhecimento vai de encontro com a análise pascaliana sobre a necessidade de o homem reconhecer 

suas misérias como ponto de partida para o encontro com Deus. Tanto que, conforme Inácio  relata em sua 

autobiografia, durante os dias em que teve a visão da serpente com os olhos, percebeu que surgiam 

pensamentos que o desanimaram ao mostrar as dificuldades de seu novo estilo de vida, fazendo-o 

questionar se suportaria os novos hábitos até o  fim de sua vida: “Mas a isto respondeu também 

interiormente com grande energia, sentindo que vinha do inimigo: ‘Ó miserável! Pode-mes tu prometer 

uma hora de vida?’ Assim venceu a tentação e ficou quieto” (Loyola, 1974, p. 34). Com isto, a alegria que 

sentia desde o começo de sua caminhada começou a se corroer. 



Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              333 

Em suma, Inácio se depara com o cansaço e as incertezas daquele que caminha. Contudo esta é 

apenas a primeira tentação à qual vence, confiando mais nas suas forças do que com a fé que tudo abraça e 

suporta. Sendo este apenas o início de um longo inverno que caíra sobre sua alma (Idigoras, 1991). 

Com  isso, começa o segundo período de sua estadia em Manresa, o da aridez espiritual, que foi 

como uma forja que o transformou totalmente. Trata-se  de uma purificação de seus desejos e sentimentos, 

até chegar ao refinamento de sua vontade, descobrindo suas reais necessidades e o caminho para a 

verdadeira felicidade. 

Lidas de acordo com o pensamento de Pascal (1999), as dificuldades que Inácio encontrou durante 

seu período de aridez espiritual se deram pelo fato de ele fugir do ato de encarar suas misérias. Conforme 

Pinto (2018), esta fuga se dá por ser desagradável ao homem pensar em si mesmo, visto que demanda 

grande disposição, coragem e energia para encarar-se e reconhecer que há em si um vazio existencial que 

só pode ser preenchido por Deus.  

Juan Luis Segundo (1976) argumenta que toda mudança de rota – de uma locomotiva – se realiza 

com a mesma soma de energia utilizada para colocá-la em movimento. Mas é preciso grande concentração 

para retirar essa quantidade de energia dum lugar e colocá-la noutro. E é nisto que as anotações de Inácio, 

que posteriormente se tornaram o livro dos Exercícios Espirituais, contribuíram, ao proporcionar um meio 

de colaborar com a ação  transformadora da graça. Em suma: “Inácio vivia em sua vida ordinária o espírito 

dos Exercícios […] suas palavras, suas reações, sua conduta eram como um reflexo deste espírito, uma 

aplicação concreta dos princípios contidos no livro dos Exercícios” (Iparraguirre, 1955, p. 418). 

Aqui, vale recordar que para Pascal (1999), devido ao pecado de Adão, o homem distanciou-se de 

Deus e corrompeu-se, passando a constituir-se como uma realidade desordenada e fragmentada, numa 

guerra constante de si contra si, razão versus imaginação. Logo, não se trata apenas de distanciamento para 

com Deus, pois o homem também “[...] encontra-se distante de si mesmo. […], o homem atual conserva 

vestígios da grandeza de sua primeira natureza: aspira à verdade e busca incessantemente a felicidade, mas 

se mostra incapaz da certeza ou da felicidade” (Parraz, 2004, p. 4), pois vê-se incapaz de alcançar a Deus. 

 Com isso, a vontade humana passou a buscar apenas a sua própria satisfação, o que é contraditório 

já que isso só pode se dar na comunhão com o divino (Pascal, 1999). Inácio, por exemplo, estava no caminho 

de seguimento, mas sua vontade não estava alinhada com a vontade divina, pois ainda buscava a honra, a 

glória e o reconhecimento, a diferença é que ele havia mudado o meio para alcançá-los. Tanto que, ao ler a 

vida dos santos, o que brilha aos seus olhos é a possibilidade de fazer os grandes feitos: “[...] “E se eu 

realizasse isto que fez S. Francisco? E isto que fez S. Domingos?” (Loyola, 1974, p. 23).  

 Para Pascal um dos grandes, um dos grandes desafios do homem está em superar o orgulho e 

vaidade, pois eles o impedem de considerar-se como realmente é: ser insuficiente e necessitado de Deus. 

Do contrário, o homem centra-se em si e se ama de tal modo que, para conquistar o amor dos outros, nega 

seu eu e cria um imaginário que seja digno da estima alheia. Coisa que é visível no Inácio recém-convertido, 

pois ele não estava preocupado em seguir a Cristo, mas em ser conhecido por  ter realizado grandes feitos. 

Por  isso, não só imitava os santos nas práticas penitenciais, mas também tentava ir além, levando-as ao 

limite da condição humana: deixando de comer, cortar os cabelos e as  unhas etc.  a fim de vencer sua 

vaidade (Loyola, 1974). 

Não é que os exemplos dos santos não ressoavam em sua vida ao ponto de fazê-lo mudar suas 

opções. O que aqui se busca mostrar é que Inácio converteu-se quanto ao caminho, mas ainda não quanto 

aos desejos. Ele não compreendia a sua atual vaidade: apenas deixou de buscar a glória na cavalaria humana 



Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              334 

para buscá-la na de Deus.  De acordo com Pascal (1999), significa que ele foge do exercício de encarar-se 

verdadeiramente, buscando distrair-se no divertimento ou agitação das coisas às quais se dedicava. Ou seja, 

a paixão era a mesma, ele ainda não estava curado de seu orgulho e sua obsessão pelo anonimato, visto que 

isso só atraía a atenção das pessoas simples que já viviam com ele (Idigoras, 1991). 

Com o fim do doce estado de alegria, iniciou-se um período de intensa aridez espiritual e de grandes 

alternâncias de espírito, que  o faziam sentir desgosto pela oração, ao passo que de repente toda a tristeza 

caía por terra como uma capa pesada ao chão (Loyola, 1974). Demonstrando  ,  segundo Pascal (1999),  sua 

falta de autoconhecimento e aceitação de si. 

O que ele não aceitava era a sua atual condição de homem ferido, derrotado e manco. Ainda estava 

encantado com os grandes feitos e os buscava, ou seja, tentava ser algo que não lhe era possível, daí sua 

frustração, pois o homem: “[...] não é anjo nem animal; e, por infelicidade, quem quer ser anjo é animal” 

(Pascal, 1999, p. 123). Trata-se de uma inconstância presente na natureza humana devido à queda em Adão 

e, somado ao fato de ser um ser limitado, toda vez que o homem tentar alcançar algum ponto extremo  irá, 

consequentemente e  ao mesmo tempo, cair no extremo oposto. 

 Nesse período, Inácio fazia práticas penitenciais  em uma obsessão tamanha que chegou ao 

escrúpulo de confessar inúmeras vezes os mesmos pecados: “[...] e por mais que confessasse não ficava 

satisfeito” (Loyola, 1974, p. 35). Ele não compreendia que o perdão é gratuito e, nessa inconstância,  sentia-

se jogado de um lado para o outro,  em uma dinâmica sem fim, entre vícios e virtudes. Em termos 

pascalianos, ao tentar – de modo equivocado – ser cavaleiro de Deus, acabava não sendo nem d’Ele nem do 

mundo. 

Inácio estava tão focado em si mesmo que só conseguia olhar suas misérias, até buscava agradar a 

Deus, mas pelo exagero. Tanto que, ao se lembrar de alguma penitência feita por algum santo, não só se 

punha a fazer a mesma como almejava ir além e fazer mais, pois se os santos fizeram, ele também deveria 

fazer, embora não soubesse o que era humildade para regulá-la (Idigoras, 1991).  

Ele iniciou o processo de refletir sobre si, mas não considerou a atuação da graça, afinal, como 

observa Queiruga (2010, p. 221): “A revelação [...] é simultaneamente ação de Deus e realização humana ”. 

Ou seja, não deu o passo seguinte, e é por isso que agora jaz  em um abismo de angústia e desespero, pois 

seguia a Deus pela glória do serviço, não por amor. 

Na verdade, sua situação só piorava; Inácio só via misérias em si, com um sentimento de total 

desprezo pelo seu passado. Pascal (1999)  elucida tal questão ao afirmar que essa secura e sentimento de 

vazio que habitam na interioridade humana desvelam o abismo que se abriu no interior do homem com a 

queda: 

Que nos gritam, portanto, essa avidez e essa impotência senão que outrora existiu, no homem, uma 

verdadeira felicidade, da qual só lhe resta, agora, a marca e o traço vazio, que ele tenta em vão preencher 

com tudo aquilo que o rodeia, [...] pois esse abismo infinito só pode ser preenchido por um objeto infinito e 

imutável, isto é, pelo próprio Deus? (Pascal, 1999, p. 138). 

Logo, não considerar a Deus significa fazer uma opção por uma existência incompleta, vazia e de 

constante insatisfação. Ao passo que o homem – religioso – que faz essa experiência de Deus, seja ela nos 

acontecimentos dos dias, seja no silêncio da oração, descobre como que um ar sem o qual não se pode viver 

(Certeau, 2006). 



Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              335 

Vale recordar que, em Pascal (1999), a miséria e a grandeza andam de mãos dadas; logo, é sentindo 

a dor de encarar seu verdadeiro eu – sua miséria – que o homem pode reencontrar sua grandeza. Visto que, 

ao reconhecer-se limitado e necessitado de Deus, passa a pautar sua existência  em uma atitude de busca 

d’Ele. Se agora Inácio sente que a sua miséria lhe vem à tona e lhe causa dor, para Pascal isso faz parte do 

processo. 

Se outrora  Inácio tivera crise com relação ao futuro, questionando-se até quando suportaria tal 

estilo de vida; agora, sua crise se dá em relação ao passado, vestindo-o como uma capa pesada nos ombros. 

Ele percebia que tais escrúpulos lhe faziam mal  e que não adiantava confessar pecados já confessados. Por 

vezes desejou que seu confessor lhe proibisse disso, até que, um dia,  ele sugeriu que colocasse tudo por 

escrito, confessasse, e não mais voltasse a esses pecados, a não ser que fosse algo muito específico, o que 

não foi de grande ajuda, pois, passados uns poucos dias, os escrúpulos voltaram, pois para um escrupuloso, 

cada detalhe é específico. E, agora, via-se mais uma vez obrigado a confessar (Idigoras, 1991). 

Inácio se viu mergulhado em seu abismo de misérias, mas não desistiu da luta, perseverando em 

suas sete horas de oração de joelhos e práticas penitenciais, até que um dia, em desespero, gritou: “[...] 

Socorre-me, Senhor! Pois não acho nenhum remédio nos homens, nem em criatura alguma! Se eu pensasse 

podê-lo encontrar, nenhum trabalho me seria grande! Mostra-me [...] onde o posso achar! [...]” (Loyola, 

1974, p. 36).  

Aqui, finalmente Inácio deu o segundo passo, considerou Deus ao reconhecer-se – como mais tarde 

Pascal (1999) irá sugerir para um reto autoconhecimento – como ser finito, contingente e necessitado d’Ele. 

Reconheceu, conforme Certeau (2006), ao refletir sobre a oração contemplativa, que Deus está não só 

acima, como também dentro e mais além. E assim, sua oração converteu-se em prostração, em um dobrar 

dos joelhos e cair com rosto por terra ante a presença de Deus, já que somente Ele poderia dar o remédio 

do qual necessitava. Esse fato leva Pascal (1999, p. 140) a afirmar que: 

É em vão, ó homens, que procurais em vós mesmos o remédio para as vossas misérias. [...] vossas luzes só 

podem [...] conhecer que não é em vós mesmos que descobrireis a verdade e o bem. [...] Não sabem qual é o 

vosso verdadeiro bem [...]. Como poderiam dar remédio a vossos males se nem mesmo os conheceram? 

Vossos males principais são o orgulho, que vos subtrai de Deus, e a concupiscência, que vos liga à Terra, [...]. 

Se vos deram Deus [...], foi apenas para exercer vossa soberba. Fizeram-vos pensar que lhe sois semelhantes 

[...]. E os que viram a vaidade dessa pretensão vos lançaram no outro precipício, fazendo-vos pensar que 

vossa natureza é como a dos animais, e vos fizeram procurar o vosso bem nas concupiscências, [...]. 

Agora Inácio sente uma “[...] igualdade grande de angústia, verrumando-lhe as profundezas da 

alma, [...] sem deixar uma ponta de esperança” (Idigoras, 1991, p. 118), chegando ao ponto de considerar o 

suicídio, mas, por ser pecado, não o faz e grita novamente a Deus por socorro, experimentando “[...] o 

abismo do ser humano desprovido de asas, sem remédio vindo dos homens nem de outras criaturas” 

(Idigoras, 1991, p. 118). Eis o abismo infinito de misérias do homem quando distante de Deus, eis “[...] a 

crise da esperança, o vazio existencial, a perda do sentido de viver, a ante ssala da rendição da fortaleza de 

sua vontade” (Idigoras, 1991, p. 119). 

Aqui,    enxerga-se, mais uma vez, a possibilidade de diálogo entre os dois personagens, justamente 

por mostrarem essa crise existencial do homem sem Deus, abandonado a si. Apesar de tomarem caminhos 

diferentes, o cerne da questão é o mesmo, é preciso encarar as misérias, viver a autenticidade de si para 

um encontro real com Deus a partir da sua própria história. 

Em meio a essa crise, Inácio se recorda da história de um Santo que fez um jejum de longos dias até 

Deus lhe conceder o que desejava e, ponderando, decidiu fazer o mesmo. Depois de uma semana em jejum, 

sem, contudo, mudar algo de sua rotina de serviço, oração e penitências, Inácio foi até seu confessor e lhe 

relatou os últimos dias (Loyola, 1974).  



Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              336 

Ele o repreendeu e mandou cessar tal abstinência, mas três dias depois, ao recordar de seus 

pecados como que  em uma linha contínua, sentiu necessidade de confessá-los novamente, ao passo que 

lhe vinham desgostos pelo seu atual estilo de vida (Loyola, 1974). Até que, de repente, “[...] quis o Senhor 

que despertasse como que de um sonho” (Loyola, 1974, p. 38). Naquele momento, Inácio alcançou os 

primeiros conhecimentos quanto à diversidade de espíritos, mas isto só foi possível quando:  

[...] reconheceu que não possuía as rédeas de sua vida, em que não pôs sua confiança em si [...] foi o despertar 

de um sonho, algo parecido com aquele “ah!” [...]. Descobriu o nó da questão [...] ao recordar suas 

experiências sobre a diversidade dos espíritos, adquirida em Loyola. Tudo se recompôs rapidamente em seu 

interior; recobrou de uma só vez a lucidez e a segurança. “Determinou-se com grande clareza”. Não 

confessaria mais coisa alguma da vida passada (Idigoras, 1991, p. 119). 

Outro esclarecimento alcançado se deu com relação às consolações espirituais que sentia nos 

momentos destinados a dormir e questionou se realmente vinham de Deus. Ao perceber que já tinha 

bastante tempo dedicado a Deus, decidiu que era melhor utilizar tal tempo para descansar (Loyola, 1974). 

Naquele tempo, Inácio sentiu que “[...] Deus o tratava como um mestre-escola trata a um menino 

que ensina” (Loyola, 1974, p. 39). Tal sentimento  pode ser entendido, segundo Queiruga (2010), ao refletir 

sobre a dinâmica da revelação divina, pelo fato de que Deus sempre se revela ao homem o quanto é possível 

a este naquele momento. Portanto, Deus sempre pode revelar-se mais, se não o faz é em respeito a limitação 

da condição humana, pois como uma mãe, Deus alimenta o homem conforme a idade e necessidade. 

Inácio começava a perceber como Deus o conduzira e o instruíra, sobretudo no tempo de secura. 

Percebeu ainda a importância do confronto com suas misérias, visto experimentar agora uma paz mais 

plena que a anterior. Tratava-se de um verdadeiro encontro com o Senhor, coisa que o fez parar de fugir de 

si e de buscar satisfação nas coisas, pois começou a compreender, conforme afirmou Pascal (1999, p. 154) 

posteriormente, que “a felicidade não está em nós ou fora de nós; está em Deus, e fora e dentro de nós”.  

A terceira fase de Inácio em Manresa é repleta de experiências místicas. Este momento da vida do 

peregrino é decisivo, tanto que ele o vive como o fim da longa noite da alma após profunda solidão, a qual 

tinha por fundamental (Idigoras, 1991). Por meio dela pôde alcançar aquilo que Pascal (1999) denomina 

como entendimentos superiores, da ordem do coração, isto é, do sobrenatural. 

Segundo Queiruga (2010), a revelação se dá mediante um  processo de irrupção na história de 

modo a transformar o destinatário, levando-o ao crescimento, o que é visível em Inácio. Agora, neste 

despertar, coisa que ele tinha por graça, não só se via livre da dor do confronto consigo, mas de todos os 

escrúpulos e tristezas. Inácio sentia firmemente que Deus o conduzira por tais caminhos para ensiná-lo, 

afinal “[...] Cristo [...] revela o homem a si mesmo e descobre-lhe a sua vocação sublime” (GS, N. 22).  

Tal sentimento se confirmou nas sucessivas experiências que passa a ter com Deus, sendo a 

primeira  a devoção que adquiriu da Santíssima Trindade, tanto que honrava cada pessoa com uma oração 

e, posteriormente, fazia uma oração para as três Pessoas. Sua devoção era tamanha, que um dia, ao rezar 

as horas de Nossa Senhora, “[...] começou a elevar-se-lhe o entendimento, como se visse a SSma. Trindade 

em figura de três teclas, e isto com tantas lágrimas e tantos soluços [...] com muito gozo e consolação” 

(Loyola, 1974, p. 40). 

A segunda, trata-se de uma representação que lhe surgiu no entendimento, do modo como Deus 

tinha criado o mundo, e isso lhe acontecia com tamanha alegria, que mal conseguia explicar, apenas 

conseguia expressar que via um ponto branco do qual saíam alguns raios e, assim, Deus criava a luz (Loyola, 



Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              337 

1974). E aqui é possível perceber uma lógica, pois após confrontar a si mesmo, primeiro passo sugerido 

por Pascal (1999), Inácio passou finalmente para a consideração de seu autor e, posteriormente, seguiu 

para a consideração das demais coisas, como a criação do mundo. 

Na terceira, Inácio voltou a considerar a si mesmo, mas inserido dentro da criação. Ele finalmente 

se encontra num período de consolação, o que lhe possibilita ver a verdade das coisas e, ao perceber que 

os exageros não são necessários, deixa-os de lado, pois a única coisa que eles fizeram foi arruinar sua saúde. 

Tal experiência fará com que  posteriormente assuma uma postura de cuidado e preocupação com os 

doentes e os jovens da Companhia, pois percebeu que, com saúde, servia melhor a Deus (Idigoras, 1991). 

Inácio finalmente reconheceu os limites da condição humana, percebeu o que é central: a entrega 

generosa daquilo que lhe é possível, e é por isso que voltou a se cuidar, mas sem as vaidades de outrora. 

Ele percebeu que a verdadeira virtude se dá no equilíbrio de suas forças opostas, “[...] porque de outro 

modo não é subir, é cair. Não revelamos nossa grandeza se permanecemos numa extremidade, e sim 

tocando as duas a um só tempo e preenchendo o intervalo inteiro” (Pascal, 1999, p. 122). Isto porque, 

devido à limitação e à inconstância humana, não é possível chegar ou permanecer em pontos extremos; 

tentar alcançá-lo significa sair do meio, o que significa submeter-se a um processo de desumanização 

(Pondé, 2004), pois o meio é o lugar ontológico do homem. 

A partir daqui, Inácio deixa o peso de seus pecados para trás. Isto porque ele finalmente 

compreende o que significa o seguimento do qual Jesus fala em Mateus 11,28-30: ir até Ele e n’Ele depositar 

as dificuldades, pois seu jugo é suave, e o fardo, leve. É devido a esse desprendimento que, um dia, durante 

o momento em que o corpo do Senhor é elevado, pôde contemplar raios brancos que vinham de cima e 

assim, compreendeu o modo como Jesus se fazia presente no  Santíssimo Sacramento (Loyola, 1974).  

É  por meio de tais reflexões e experiências de um mergulho verdadeiro em si, que Inácio passa a 

ter uma experiência diferente com Deus, pois: “[...] estando em oração, via com os olhos interiores a 

humanidade de Cristo e sua figura, que lhe parecia como um corpo branco,  [...], mas não enxergava 

nenhuma distinção de membros. [...] A Nossa Senhora também viu em semelhante forma, [...].” (Loyola, 

1974, p. 41). 

Seguindo o pensamento de Durau (2018), pode-se afirmar que Inácio vai aos poucos 

experimentando o: “[...] divino no humano de Jesus, a imaginação desvela, purifica a imagem falsa da 

própria pessoa e possibilita criar uma nova identidade fundamentada na história de Jesus”. O que o 

possibilitou vivenciar uma transformação interna e externa por meio da graça.  

Sendo esta a quarta experiência, Inácio demonstra um olhar atento, pois percebeu que, quanto mais 

ele adentrava em seu íntimo, mais ele descobria que tanto lá, como ao seu redor, há uma presença 

interpelativa e arrebatadora do Criador. E  isso se dá pelo fato de que “quando a pessoa religiosa vê o mundo 

como criação, este remete […] a outra presença – a do Criador – que aparece através dele” (Queiruga, 2010, 

p. 183).  

Por fim, tem-se o auge da experiência de Inácio no rio Cardoner. Sobre ela, vale acompanhar a 

narrativa que ele fez em sua autobiografia (1974, p. 41-42). 

Uma vez ia, por devoção, a uma Igreja que estava a mais de uma milha de Manresa. [...] e o caminho vai junto 

ao rio. Indo assim em suas devoções, assentou-se um pouco com o rosto para o rio, o qual ficava bem em 

baixo. Estando ali assentado, começaram a abrir-se-lhe os olhos do entendimento. Não tinha visão alguma, 

mas entendia e penetrava muitas verdades, tanto em assunto de espírito, como de fé e letras. Isto, com uma 

ilustração tão grande que lhe pareciam coisas novas. Não se podem declarar os pormenores que então 

compreendeu, senão que recebeu uma intensa claridade no entendimento. Em todo o decurso de sua vida, 

até os 62 anos de sua idade, coligindo todas as ajudas recebidas de Deus e tudo o que aprendera por si 

mesmo, não lhe parece ter alcançado tanto quanto daquela vez. [Nisto ficou com o entendimento de tal modo 

ilustrado, que lhe parecia ser outro homem e ter outro entendimento, diferente do que fora antes]. 



Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              338 

 Essa experiência é tão complexa que Inácio não consegue descrevê-la, ficando em um discurso 

direto e seco. E , conforme o pensamento de Queiruga (2010, p. 25) pode ser entendida como: 

[...] tomada de consciência da presença do Divino no mundo. [...] como o originário e transcendente, como o 

que de si mesmo chega ao ser humano e a ele se abre. [...] As manifestações são diversas, contudo, têm sempre 

algo em comum: são vividas como dom [...]. 

No fundo,  

 [...] o ser humano está sempre ‘vendo’ Deus, [...]. Na realidade [...] tão somente necessita de algo que o 

desperte, que sacuda sua atenção: a revelação é sempre um ‘aperceber-se’ do que já estava aí fazendo-se 

sentir obscura, mas insistentemente  (Queiruga, 2010, p. 201). 

 Inácio se viu diante de “[...] profundezas insuspeitáveis em coisas e fatos que definimos com 

palavras já gastas” (Idigoras, 1991, p. 121). Ou seja, tal dificuldade se dá pelo fato de a linguagem ser um 

recurso limitado ,  usa os mesmos termos para dar sentido a diferentes coisas, desgastando-os e fazendo-

os perder seu valor e originalidade. Logo, o paradoxo entre a vivência da experiência e a dificuldade de 

expressão  desta, não só é natural como indicativo do quão profundo ela é, pois não há como descrever o 

itinerário daqueles que se puseram a caminho para ver a Deus, pois  eles afirmam que quanto mais se 

contempla, menos se vê e compreende (Certeau, 2006). 

Logo, a secura do relato de Inácio não denota uma limitação de sua parte, mas a dificuldade de 

traduzir a riqueza da experiência. Não encontrou na linguagem algo que seja suficiente e, por isso, ele 

recorreu à imaginação e à linguagem comparativa. Até porque, segundo Certeau (2006), ver a Deus é ao 

mesmo tempo não ver nada, é perceber, não por si, mas porque Ele se deixa perceber. 

Não obstante, Pascal (1999) afirma que, no campo do sobrenatural, a razão nada pode fazer, pois é 

o coração que é sensível a Deus, daí a importância de estar aberto a Ele. Em Inácio, também é possível 

encontrar essa concepção,  em seus escritos, ele afirma “[...] não é o muito saber que sacia e satisfaz a pessoa, 

mas o sentir e saborear as coisas internamente” (EE 2). Os santos atingem estes grandes conhecimentos 

por graça, não por méritos, e este “[...] é o segredo dos místicos […], que, ao despertar do sono da aparência 

ordinária, sabem ‘ver’ a Deus em tudo [...]” (Queiruga, 2010, p. 211). 

Após tão rica experiência, Inácio foi pôr-se de joelhos diante de uma cruz para agradecer a Deus,  

e ali teve um esclarecimento, sobre a visão formosa que teve quando havia chegado em Manresa. Agora,  

a serpente já não era tão bela e atrativa quanto antes, e, por graça, compreendeu claramente ser o demônio, 

que voltou a aparecer outras várias vezes, mas, tendo agora o conhecimento de quem era, o expulsava 

prontamente (Loyola, 1974). 

Ao pensar na morte, “[...] sentia tanta alegria e consolação espiritual em ter de morrer, que se 

derretia todo em lágrimas” (Loyola, 1974, p. 43). Trata-se da aniquilação de todo o resquício do velho 

homem que havia em Inácio. Agora, para ele, morrer significava um encontro ainda maior com Deus. 

Em outras palavras:  

 As entranhas renovadas sentem a existência de maneira nova e nela reencontram a novidade das coisas. Lá 

no fundo mais profundo de si mesmo, o homem comunga com o universo e com alguém que está por trás 

dele em todos os refolhos  (Idigoras, 1991, p. 122).  

Inácio finalmente teve seu encontro com Deus, o que o levará a buscá-lo continuamente. 

Interpretando tal fato a partir de Certeau (2006), torna-se possível afirmar então que o homem religioso é 

um pobre que busca como que às cegas, apalpando, com suas mãos unidas e levantadas aquele que é 



Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              339 

inacessí vel, sem desistir. Caminha vagarosamente, como um peregrino em direção a Deus, através da 

oração, levando consigo apenas a humilde bagagem de si mesmo. A oração constrói relações, de modo que 

o homem religioso ora não só por meio das coisas, mas através delas, à medida que vai se sentindo parte 

do todo que é a criação (Certeau, 2006). Por isso Pascal (1999), diante da infinitude do universo  e, neste 

caso, de Deus, pede que o homem contemple, já que não o pode abarcar e compreender. É por causa de tais 

iluminações  que Inácio irá se sentir mais livre, como uma seta solta, cujo voo e destino são guiados por 

aquele que o lançara (Idigoras, 1991).  

 Agora, ele quer levar adiante aquilo que aprendera na escola de Manresa, pois crê que, no fundo, 

as pessoas buscam aquilo que ele acabara de  experienciar. Experiência esta que ele transcreveu para o seu 

livrinho e que traduzem as ações de Deus em sua alma, explica sua atenção voltada para o resgate da 

liberdade e interioridade humana, juntamente das condições que tornam tal feito possível (Idigoras, 1991). 

Iparraguirre (1946. p. 34) recorda que Inácio “[...] foi o primeiro a viver em si mesmo a experiência 

dos Exercícios [...].” e aquilo que se tem por EE. Hoje, é na verdade uma síntese deixada pelo próprio Inácio, 

daquilo que ele considerou como o mais importante de sua experiência para  auxiliar as almas (Durau, 

2018). Em suma:  

A contribuição de Inácio à Tradição espiritual é a unificação desta polaridade, que é realizada pelo ato de 

buscar e fazer a vontade de Deus. Para fazê-la, temos que conhecê-la. E para ambas as coisas – para conhecer 

e para fazer a vontade de Deus – temos que nos dispor. Tal é o objetivo dos Exercícios e a chave da mistagogia 

inaciana. Nesta busca, a mística do conhecimento e a mística da vontade (ou do amor) se encontram: porque 

encontrar implica conhecer e uma vez conhecida esta vontade, aderir até unir-se a ela com todo o ser. O 

Peregrino concebeu seus Exercícios para ‘buscar e encontrar a vontade divina’. (Melloni, 1991, p. 282). 

Tendo feito este itinerário da vida de Santo Inácio, foi possível perceber que a bala de canhão lhe 

quebrara por inteiro: perna, sonhos,  ego etc., mas, graças à leitura da vida dos santos e de Cristo, iniciara 

um processo de conversão que o fez partir em peregrinação rumo a Jerusalém, contudo, esta acabou sendo 

uma jornada para dentro de si mesmo. 

A princípio, ele converteu-se quanto ao caminho, mas não quanto aos desejos, visto que, ele 

continuou a buscar a honra, glória e reconhecimento, só que agora em Deus. E, por não os alcançar, sentiu 

angústia, infelicidade, tristeza e grandes alternâncias de espírito. 

Diante disso, acabou levando suas práticas penitenciais ao extremo, chegando ao escrúpulo de 

confessar inúmeras vezes os mesmos pecados ou, ainda, de colocar sua vida em risco mediante tantas 

disciplinas. Acreditava mais em seus esforços do que na misericórdia divina, coisa que o impedia de 

compreender que até nisso sua vaidade se sobrepunha e o dominava. 

Foi somente quando reconheceu que o velho homem ainda vivia e abriu mão de segurar as rédeas 

de sua vida, assumindo suas misérias e sua própria história, que Inácio encontrou o que sempre buscara: a 

felicidade e a paz que se dão em Deus. Em seu grito de socorro a Deus, estava o seu reconhecimento de ser 

finito, contingente, inconstante e necessitado d’Ele. 

A contribuição de Pascal permitiu não só acompanhar de perto, mas também o próprio interior de 

Inácio, fazendo compreender que a experiência mística não pode estar alheia à realidade de si, ela precisa 

estar encarnada na própria experiência da existência. Logo, é preciso descer, ver, conhecer, reconhecer, 

confrontar-se, etc., para poder subir. Trata-se de experienciar a partir de si mesmo, aquilo que é mais 

verdadeiramente humano.  No entanto, para chegar a esse refinamento de sabedoria e experiência mística, 

foi preciso que Inácio passasse pela dura escola de Manresa e confrontar o seu pior inimigo: ele mesmo. Tal 



Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              340 

experiência em Manresa é de tamanha profundidade que Inácio sequer consegue expressá-la em palavras, 

pois já não se trata de saber, mas de sentir e viver. 

 

BÍBLIA de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. 

CERTEAU, M. D. La debilidad de creer. Buenos Aires: Katz, 2006. 

DURAU, Odair José. In Domino nos Exercícios Espirituais de Santo Inácio de Loyola. 2018. 143 f. Dissertação (Mestrado 
em Teologia) – Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2018. 

EMONET, P. Inácio de Loyola: Lenda e realidade. São Paulo: Loyola, 2016. 

FRANCISCO. Carta Apostólica Sublimitas Et Miseria Hominis: No IV centenário do nascimento de Blaise Pascal. 
Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-
miseria-hominis.html#_ftnref5. Acesso em 21 de jun. de 2025. 

IDIGORAS, J. I. T. Inácio de Loyola: Sozinho e a pé. São Paulo: Loyola, 1991. 

IPARRAGUIRRE, Ignacio. Historia de los ejercicios de San Ignacio: desde la muerte de San Ignacio hasta la 
promulgación del directorio oficial (1556-1599). Bilbao: El Mensajero del Corazón de Jesús; Roma: Institutum 
Historicum S.I., 1955. Disponível em: http://www.fondazioneintorcetta.info/pdf/biblioteca-
virtuale/documenti_1/IparraguirreII.pdf. Acesso em 22 de jun. de 2025. 

LOYOLA, I. Autobiografia. São Paulo: Loyola, 1974. 

LOYOLA, I. Escritos de Santo Inácio: Exercícios Espirituais. São Paulo: Loyola, 2000. 

MELLONI, Javier. La mistagogía de los Ejercicios. Santander: Mensajero: Sal Terrae, 2001. 

PARRAZ, I. Ciência e teologia nos caminhos de Pascal. 2004. 305 f. Tese (Doutorado em Filosofia) — Faculdade de 
Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2004. Disponível em: 
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-05062006-113525/publico/PARRAZ-TESE.PDF. Acesso 
em: 19 dez. 2023. 

PASCAL, B. Pensamento. São Paulo: Nova Cultural, 1999. 

PAULO VI. Constituição Pastoral Gaudium et Spes: Sobre a Igreja no mundo de hoje. 7 de dezembro de 1965. Vaticano: 
Libreria Editrice Vaticana, 1965. 

PINTO, R. H. Antideterminismo e natureza humana na filosofia de Blaise Pascal. Acta Scientiarum. Human and Social 
Sciences, Maringá, v. 40, n. 1, p. 1-10, jul. 2018. Disponível em: 
http://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciHumanSocSci/article/view/37996/pdf. Acesso em: 19 dez. 2023. 

PONDÉ, L. F. Conhecimento na Desgraça: Ensaio de Epistemologia Pascaliana. São Paulo: Editora da Universidade de 
São Paulo, 2004. (Col. Ensaios de Cultura, v. 27). 

PONDÉ, Luiz Felipe. Prefácio. In: PASCAL, Blaise. As Provinciais. São Paulo: Editora Filocalia, 2016. p. 8-11. 

QUEIRUGA, A. T. Repensar a revelação: A revelação divina na realização humana. São Paulo: Paulinas, 2010. 

ROCHA, A. N. Paradoxos da Condição Humana: Grandeza e Miséria Humana como Paradoxo Fundamental na Filosofia 
de Blaise Pascal. 2016. 330 f. Dissertação (Mestrado em Ciência da Religião) — Pontifícia Universidade Católica de 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftnref5
http://www.fondazioneintorcetta.info/pdf/biblioteca-virtuale/documenti_1/IparraguirreII.pdf
http://www.fondazioneintorcetta.info/pdf/biblioteca-virtuale/documenti_1/IparraguirreII.pdf


Mística e autoconhecimento: um estudo do itinerário místico de Inácio de Loyola em 
Manresa à luz do autoconhecimento de Blaise Pascal em sua obra Pensamentos 

 

  

 

Revista Pistis Prax., Teol. Pastor., Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 17, n. 2, p. 328-341, 2025                                              341 

São Paulo, São Paulo, 2016. Disponível em: 
https://tede2.pucsp.br/bitstream/handle/19558/2/Arlindo%20Nascimento%20Rocha.pdf. Acesso em: 19 dez. 
2023. 

SEGUNDO, J. L. Teologia aberta para o leigo adulto: evolução e culpa. Vol. 5. São Paulo: Loyola, 1976. 

 

RECEBIDO: 24/11/2024 RECEIVED: 11/24/2024 

APROVADO: 05/04/2025 APPROVED: 04/05/2025 

PUBLICADO: 27/08/2025 PUBLISHED: 08/27/2025 

 

Editor responsável: Waldir Souza 


