Dossié

REVISTA

DIALOGO N
EDUCACIONAL PUCPRESS

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia
da hospitalidade e curriculo de portas
abertas no encontro com infancias trans

Between the strange and the familiar: Pedagogy of hospitality
and open-door curriculum in encounters with trans childhoods

Entre lo extrano y lo familiar: Pedagogia de la hospitalidad vy
curriculo de puertas abiertas en el encuentro con las infancias frans

Jo3o Paulo de Lorena @
Belo Horizonte, MG, Brasil
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG)

Marlucy Alves Paraiso !
Belo Horizonte, MG, Brasil
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG)

Como citar: LORENA, J. P.; PARAISO, M. A_; Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas
abertas no encontro com infancias trans. Revista Didlogo Educacional, Curitiba, PUCPRESS, v. 25, n. 87, p. 1993-2019, dez.
2025. https://doi.org/10.7213/1981-416X.25.087.D513

Resumo

A pedagogia da hospitalidade é constituida por praticas de ensinar que se abrem a alteridade, acolhendo o inesperado, o
estrangeiro e o que nem sempre tem um nome, uma identidade ou um rosto. Trata-se de uma pedagogia criada no encontro
com infancias de criancas trans e que, para existir, demanda a criacdo de um curriculo de portas abertas, capaz de acolher a
diferenga sem captura-la. Com base em um exercicio cartografico que mapeou os percursos de criangas trans e de suas
familias, este artigo mostra os efeitos que infancias em transicdo de género produzem sobre as praticas pedagogicas e

lal Doutor em Educagdo pela Universidade Federal de Minas Gerais, e-mail: joaopaulopalmas@gmail.com
bl Doutora em Educacdo pela Universidade Federal do Rio de Janeiro, e-mail: marlucyparaiso@gmail.com

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 1993


https://doi.org/10.7213/1981-416X.25.087.DS13
https://doi.org/10.7213/1981-416X.25.087.DS13
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2179-8214
https://periodicos.pucpr.br/dialogoeducacional
https://orcid.org/0000-0002-4855-0197
https://orcid.org/0000-0002-3542-4650

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

curriculares. Inspirando-se na ética da hospitalidade, tal como formulada por Jacques Derrida, nas filosofias da diferenca, nos
estudos queer e nas perspectivas curriculares pds-criticas, o argumento desenvolvido é o de que, ao se abrirem para o
acolhimento da diferenca, as familias de criangas trans movimentam e praticam uma pedagogia da hospitalidade, constituida
por linhas de despedida, luto, alegria e renascimento. Essa pedagogia se conecta ao curriculo escolar, interpelando-o a abrir as
portas a novidade que as infancias em dissidéncias anunciam para a educagao.

Palavras-chave: Pedagogia da hospitalidade. Curriculo de portas abertas. Infancias trans. Cartografia. Transigdo de género.

Abstract

The pedagogy of hospitality is composed of teaching practices that open themselves to alterity, welcoming the unexpected,
the foreign, and that which does not always have a name, an identity, or a face. It is a pedagogy forged in encounters with
the childhoods of trans children and, in order to exist, it demands the creation of an open-door curriculum, one capable of
welcoming difference without capturing or reducing it. Based on a cartographic exercise that traced the paths of trans children
and their families, this paper shows the effects that gender-transitioning childhoods produce on pedagogical and curricular
practices. Drawing on the ethics of hospitality as formulated by Jacques Derrida, along with the philosophies of difference,
queer studies, and post-critical curriculum perspectives, the argument developed is that, by opening themselves to the wel-
coming of difference, the families of trans children mobilize and practice a pedagogy of hospitality, composed of lines of
farewell, mourning, joy, and rebirth. This pedagogy connects with the school curriculum, calling it to open its doors to the
novelty that dissident childhoods announce for education.

Keywords: Pedagogy of hospitality. Open-door curriculum. Trans childhoods. Cartography. Gender transition.

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 1994


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

1. Infrodugao

E se ensinar e aprender fosse, antes de tudo, gestos ambivalentes de acolhimento? E se o curriculo pudesse
abrir suas portas ao que chega sem nome, sem forma definida, sem pedir licenca? E se déssemos nome e mostrassemos
como vem operando essa pedagogia e o curriculo que ela demanda para acolher infancias trans em suas familias e
escolas? Este artigo propde um exercicio de pensamento em torno do que chamamos de pedagogia da hospitalidade:
uma pratica de ensinar inventiva e arriscada, atravessada por tensGes entre o desejo de acolher incondicionalmente e
os limites institucionais, normativos e subjetivos que moldam esse acolhimento. Trata-se de uma pedagogia que
reconhece que todo gesto hospitaleiro implica escolhas, tensdes, estranhamentos, riscos e deslocamentos. Para existir
e funcionar, a pedagogia da hospitalidade demanda a invengdo de um curriculo de portas abertas, que ndo captura a
diferenca nem transforma o héspede em prisioneiro, mas que possibilita o transito, o atravessamento, a presenca
fugidia do que chega sem pedir permissdo e pode partir a qualguer momento. Nesse movimento, ensinar e aprender
deixam de ser processos de fixacdo e controle para se tornarem experiéncias de abertura e criacdo, nas quais a
alteridade ndo é assimilada, mas afirmada em sua poténcia de desestabiliza¢do.

E assim que adentramos, ainda que ndo sem convite, a “poética do cotidiano” (Lopes, 2007, p. 83) de familias
de criangas trans, com o objetivo de cartografar os modos pelos quais a experiéncia da transi¢ao de género na infancia
dispara linhas que, ao se conectarem ao gesto hospitaleiro de maes e pais que se abrem para acolher a novidade de
guem chega, produzem uma pedagogia que interpela o curriculo escolar a abrir as portas para o acolhimento da
diferenca. Trabalhar com a poética do cotidiano “implica enfrentar o embate ético e estético de pensar os espacos e as
narrativas da intimidade, especialmente o da casa” (Lopes, 2017, p. 83). A casa, nesse contexto, emerge como espaco
de aninhamento, dos encontros mais intimos e selvagens, dos nascimentos e despedidas, das celebracdes e rituais de
passagem, das dores e alegrias, do germinar das sementes e de seu crescimento, das primeiras palavras que se
aprendem. E, sobretudo, um espaco em que a vida insiste em pedir passagem. Passagem que se realiza com dor,
saudade e luto, mas também com a alegria novidadeira do renascimento.

E nesse espaco de passagem, entre linhas de vida e morte, que se inscrevem as histérias de Ada e Gael?t,
criancas trans que integram a pesquisa que subsidia este artigo e cujas vidas se conectam pela experiéncia da transigdo
de género na infancia. Trata-se de criancas que precisaram, desde muito cedo, lidar com o medo de ndo serem aceitas,
com as dificuldades de ndo se reconhecerem no “género compulsoriamente atribuido” (Butler, 2015) e com a urgéncia
de inventar caminhos possiveis para existir. Ambas compartilham a experiéncia de deixar morrer um nome, um género
e um corpo para, entdo, poder viver de outro modo. Suas trajetdrias se entrelacam numa infancia atravessada e
constituida por linhas de luto, medo e inseguranca, mas também tecida entre linhas de alegria, acolhimento e
hospitalidade, experiéncias que, em meio ao processo de transicdo, tornam possivel afirmar, como diz Gael, que a vida
pode, sim, ser “mais feliz do que antes” (Brasil, 2021, 13min26s).

A pesquisa que subsidia este artigo, realizada para uma tese de doutorado, cartografou pedagogias e curriculos
inventados no encontro com infancias em dissidéncias de género e sexualidade, buscando compreender como criancas
que vivenciam essas infancias disparam signos de transicdo em suas familias e escolas, bem como o que tais signos
ensinam e o que deles se pode aprender. Participaram da investigacao 10 criangas, 5 maes, 8 professoras, 2 orientadoras
educacionais, 1 assistente pedagdgica, 1 auxiliar educacional e 1 profissional da saude, provenientes de diversas cidades
e estados do Brasil: Aracaju (SE), Belo Horizonte, Uberlandia e Sdo Jodo del-Rei (MG), Itaiina (SP) e Petrdpolis (RJ). Entre
as criancgas, 4 sdo lidas socialmente e se reconhecem como “criancas trans”, 1 se identifica como “pansexual”, 1 se
define como “bicha preta” e 4 sdo percebidas na escola como “meninos afeminados”, “delicados” ou “mulherzinha”,
produzindo, por isso, tensdes e desestabilizacdes nas normas de género e sexualidade.

! Todos os nomes das pessoas que participaram da pesquisa foram substituidos por nomes ficticios, em aten¢do ao cuidado ético de preservar suas
identidades e garantir a confidencialidade de suas narrativas.

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 1995


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

Neste artigo, acompanhamos especialmente os percursos de Ada (S3o Jodo del-Rei/MG) e Gael (Aracaju/SE),
cujas trajetorias se entrelacam com as vidas das demais criangas que participaram da investigagcdo. Os fragmentos
narrativos que constituem este mapa, transcritos e registrados no que denominamos Didrio das Acontecéncias (2023),
atravessam diferentes momentos de suas infancias, entre 3 e 11 anos, e foram construidos ao longo da pesquisa
cartografica realizada entre 2020 e 2023. Por cartografia compreendemos uma “pratica investigativa produzida nos
intersticios dos encontros, conectando matérias dispares, compondo com as sensa¢des e com 0s processos em curso”
(Silva; Paraiso, 2023, p. 2). O fazer cartografico, portanto, exigiu de nds a “criagdo de um corpo poroso, capaz de ser
afetado e de experimentar com as sensa¢des” (Silva; Paraiso, 2023, p. 5) produzidas no encontro com criangas trans e
suas infancias em dissidéncias, bem como com suas familias, escolas e servigos de satde.

Para pensar e discutir as experiéncias narradas neste artigo, tomamos como inspiracdo o conceito de linhas
que, segundo Deleuze e Guattari (2012a), atravessam os sujeitos. Afinal, “somos feitos de linhas” (Deleuze; Guattari,
2012a, p. 72). Algumas dessas linhas sdo rigidas, impostas, moldadas por segmenta¢cdes normativas; outras se
apresentam de modo inesperado, fugidio; e hd, ainda, aquelas que precisam ser inventadas no risco, tragadas no entre,
sem modelo, sem destino certo, sem garantias. Em todo caso, esses trés grupos de linhas “sdo imanentes, tomadas
umas nas outras” [...], e aquilo “que chamamos por nomes diversos — esquizoanalise, micro-politica, pragmatica,
diagramatismo, rizomatica, cartografia — ndo tem outro objetivo do que o estudo dessas linhas, em grupos ou
individuos” (Deleuze; Parnet, 1998, p. 146).

Nas experiéncias infantis de transito e deslocamento, ndo sdo apenas as criangas que se colocam em
movimento. As familias, as escolas, as pedagogias e os curriculos também sdo atravessados por linhas que os arrastam
para a transicdo, participando desse processo, ndo como coadjuvantes ou expectadores, mas como parte constitutiva,
na medida em que se agenciam ao “devir-trans” (Preciado, 2020, p. 144) das infancias em dissidéncias. Este artigo
compreende a “transicdo de género” como “o processo de apagar o género normativo e de inventar uma nova forma
de vida” (Preciado, 2020, p. 143). Nesse sentido, a experiéncia da transicdo, embora constantemente capturada pela
“forma-trans” identitaria, também pode escapar e se abrir a experimentacdo, acionando “um conjunto de praticas de
desestabilizacdo das forcas de dominagdo do corpo que possam dar lugar a invengdo de uma nova forma somatopolitica
viva” (Preciado, 2020, p. 144).

E justamente nessa linha de fuga, que tensiona as identidades fixas, que a transicio de género se aproxima
mais de um devir do que de uma forma, evitando aprisionar a infancia em uma esséncia estavel e universal cisgénera.
Os devires, como explicam Deleuze e Parnet (1998, p. 10), “ndo sdo fendmenos de imitacdo, nem de assimilacdo, mas de
dupla captura, de evolugdo ndo paralela, ndpcias entre dois reinos”. Trata-se de “jamais imitar, nem fazer como, nem
ajustar-se a um modelo” (Deleuze; Parnet, 1998, p. 10), mas de inventar um modo de vida “menor”, uma existéncia que
resiste aos poderes que trabalham para capturar a diferenca e estancar os seus movimentos de criagdo. Em um “devir-
trans”, como argumenta Preciado (2020), o que esta em jogo é a renuncia da “anatomia como destino” (Preciado,
2020, p. 145). Essa recusa também atravessa a experiéncia de criangas trans que participaram da pesquisa que subsidia
este artigo, cujas infancias desenham modos de existéncia que escapam a normatividade de género. Ao fazé-lo, essas
criancas e suas infancias dissidentes mostram que, no género, “ndo ha verdades ontoldgicas nem necessidades
empiricas das quais seja possivel derivar pertinéncias ou demarcagdes; ndo ha nada a verificar ou a demonstrar, tudo
estd por experimentar” (Preciado, 2020, p. 145).

Escapar da identidade, contudo, ndo é tarefa simples, sobretudo quando se trata da infancia, historicamente
produzida no seio da familia patriarcal moderna, habituada a “batizar” as criangas com um nome, registra-las no cartério
com um sexo e um género definidos, e acolhé-las com um enxoval que, com frequéncia, enuncia a binaridade de género
por meio de cores, formas e simbolos. Este artigo, mapeando percursos tragados por criangas em transicdo de género,
argumenta que, ao se abrirem para o acolhimento da diferenca, as familias de criangas trans movimentam e praticam
uma pedagogia da hospitalidade, constituida por linhas de despedida, luto, alegria e renascimento Trata-se de uma
pedagogia que se conecta ao curriculo escolar, interpelando-o a abrir as portas para a novidade inaugurada pelas

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 1996


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

infancias em dissidéncias. Ha, nesse encontro entre familia, criancas e escola, um agenciamento de linhas que, embora
conflitivas, conectam-se e produzem movimento, fazendo com que familias, escolas, pedagogias e curriculos também
entrem em transicao.

Inspirando-se na “ética da hospitalidade”, tal como formulada por Jacques Derrida, este artigo compreende a
hospitalidade como o ato radical de “deixar vir o outro”, como abertura incondicional ao estrangeiro que chega, mesmo
guando esse outro desestabiliza, desafia ou ameaca a ordem existente (Derrida, 2003; Derrida, 2015). O conceito tem
sua origem na palavra latina hostis, que “significa hdspede, mas também hostil, inimigo” (Derrida, 2003, p. 6). Hospedar
é sempre um gesto ambivalente, pois quem ¢é acolhido também carrega o potencial de perturbar a ordem, ameacar a
continuidade, deslocar verdades e instaurar outras formas de convivéncia. Nessa ambivaléncia constitutiva, a pedagogia
da hospitalidade encontra seu campo de acdo: ela acolhe o outro ndo apesar do risco, mas exatamente porque sua
chegada desorganiza o que esta estabelecido.

Nesse terreno de tensdes, inscrevem-se as trajetdrias de Ada e Gael, criancas que, ao experimentarem
processos de transicdo de género, sdo compreendidas, como prop&e Preciado (2020), como “exiladas” ou “refugiadas”
de género, na medida em que colocam em questdo as normas que sustentam a identidade de género como destino
fixo e irrenuncidvel. Preciado (2020) observa que “transicdo é o nome que se da ao processo que leva supostamente
da feminilidade a masculinidade (ou vice-versa), através de um protocolo médico e legal de redesignacgdo de identidade
de género”. Para o filésofo, contudo, esse processo “ndo ocorre entre a feminilidade e a masculinidade”. Isso porque
“nenhum dos dois géneros tem entidade ontoldgica, mas apenas biopolitica”. Nesse sentido, a transicdo ocorre “de um
aparato de producgdo de verdade para outro” (Preciado, 2020, p. 221).

Em interlocucdo com Judith Butler (2019a), compreendemos género como uma “construcdo performativa”,
resultado de normas linguisticas e sociais que produzem efeitos de verdade. O género “aparece” ndo porque seja
expressdo de uma esséncia interna, mas porque é reiterado por discursos e praticas que nos forcam a nos tornarmos
um ou outro. Essa exigéncia, contudo, € impossivel de ser cumprida plenamente. Afinal, como lembra Preciado (2020),
ndo existe um género “puro”, somos composi¢cdes instaveis, ambivalentes, atravessadas por feminilidades e
masculinidades que se constroem de modo relacional.

Nesse cenario, tanto para pessoas trans quanto para “corpos migrantes”, o que se reivindica é um “refigio
politico”: um espaco em que se possa existir com dignidade e reconhecimento (Preciado, 2020, p. 222). Essa demanda
aparece de forma contundente nas lutas politicas empreendidas pelas familias que compdem o mapa da cartografia
que subsidiou este artigo: lutas pelo direito ao uso do nome social nas escolas, pelo reconhecimento da identidade de
género das criancas em diferentes espagos sociais e pela invencdo de pedagogias e curriculos capazes de acolher, sem
capturar, a estrangeiridade de género de seus filhos e filhas. Desse modo, as experiéncias de transicao de género vividas
pelas criancas que fizeram parte desta pesquisa ndo podem ser dissociadas das praticas de acolhimento, escuta e
abertura que emergem no interior de suas familias, praticas que, ao se articularem com a escola, demandam a criagdo
de um curriculo capaz de possibilitar o transito e afirmar a diferenca. Essas praticas evidenciam que toda hospitalidade
implica risco, desestabilizacdo e reinvencgdo.

Assim, para mostrar como a experiéncia de transicdo de género na infancia interpela pedagogias e curriculos
a hospitalidade, este artigo organiza-se em quatro se¢des, sendo a primeira dedicada a introdugdo. Na segunda secdo,
analisamos os efeitos da transicdo de género das criangas em suas familias. Na terceira, examinamos como a pedagogia
da hospitalidade interpela a escola a criar um curriculo de portas abertas, capaz de oportunizar e acolher a chegada do
outro em sua estrangeiridade. Na quarta e Ultima secdo, apresentamos as consideragdes finais, mapeando alguns dos
saberes e praticas que constituem esse curriculo, de modo a demonstrar que ele ndo se orienta por uma logica de
normalizacdo e captura, mas por uma ética da presenca, da atencdo e da invencdo, capaz de acolher a diferenca sem
apriosiona-la.

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 1997


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
tas no encontro com infancias trans BY

2. Entrando na intimidade da casa: efeitos da transicao de género de
criangas em suas familias

“Vocé tem que ficar de vestido, minha filha. Olha como ele é bonito!”: normas de género e a produgdo de corpos
infantis femininos e masculinos

Més de junho em Aracaju. A capital sergipana se veste de bandeirolas, balGes e palhogas juninas. A festa de Sao
Jodo se aproxima, e ja é possivel ouvir o som alegre das sanfonas nos ensaios de quadrilha. A zabumba marca as
temporalidades da musica, e o triangulo embala o movimento ligeiro do forré. Em casa, D2., que tem 3 anos, chora
copiosamente porque ndo quer usar o vestido de quadrilha comprado por sua familia para a noite de festejo. A
crianga, de tanto chorar, vomita. Seu vomito, coloca para fora a ansia de ndo se reconhecer naquele vestido, a
sensacdo de prisdo que ele impde ao seu pequeno corpo. O pai, Omar, professor universitério, insiste. “Vocé tem
que ficar de vestido, minha filha. Olha como ele é bonito!”. A crianga chora mais uma vez. Por fim, expressa o seu
desejo: “Eu quero uma camisa assim, com uma calca”, apontando para a camisa xadrez do pai. O incdbmodo com
algumas pegas do vestudrio feminino é antigo. Com 1 ano e 8 meses D. diz para Luna, sua mae, também professora
universitaria: “Eu sou um ninino”. J4 nesse periodo, ndo gostava de vestidos, saias, lagos e meia-calgca. De vez em
guando, sua familia conseguia fazer com que vestisse uma saia. D. dizia que ndo gostava, que cocava, que apertava.
O tempo todo, a crianga repete: “Eu sou o capitdo América”, “eu vou crescer e vou ser o Batman”, “eu vou crescer
e vou ser um policial”, ao que sua méae retruca: “N&o! Vai ser uma policial”. Luna a matricula nas aulas de balé, e a
crianga ndo aceita. Quer ir para o judo. Seis meses antes de seu aniversario de 4 anos, D. faz um pedido: “Mae, meu
préximo aniversario eu quero da Elena de Avalor”, princesa da Disney. Luna, entusiasmada e feliz pelo desejo da
crianca, responde: “Meu Deus! Vocé vai ficar linda de Elena de Avalor”. A crianca ri e explica: “N&o! Elena vai ser
vocé! Eu vou ser o Gabe, o guarda real”. Até os 3 anos de idade, a familia ndo dd muita importancia para isso. Pensa

|n |u
’

ser coisa de crianca. Coisa que passa...
Registro de conversa com Luna, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 18.

As normas de género operam, desde muito cedo, como linhas que tragam fronteiras, circunscrevendo os
limites do que pode ser reconhecido como masculino ou feminino. Trata-se de um tracado que, no interior de um
sistema binario, delimita o que é considerado proprio de cada género, fixando identidades e regulando as formas de
aparecimento de um corpo no mundo (Butler, 2019a). Os corpos infantis ndo estdo imunes a esses investimentos
normativos. Pais, mdes e demais pessoas cuidadoras, quase sempre sem perceber, reiteram tais normas nos gestos
cotidianos, na escolha das roupas, dos brinquedos, das cores, dos tons de voz, como se acolher um corpo infantil recém-
chegado ao mundo implicasse, necessariamente, dobra-lo as formas reconheciveis de um género estabelecido. No
entanto, como recorda Arendt (2013), cada crianca que nasce é capaz, como principiante e recém-chegada, a comecar
algo novo, interrompendo a repeticdo do mesmo e colocando em crise o instituido. A educacdo, a pedagogia e o
curriculo, nesse sentido, confrontam-se com a tensdo entre conservar o mundo e acolher a imprevisibilidade de quem
chega. Essa tensdo fica evidente quando o susto e o estranhamento surgem diante de qualquer fala ou gesto que possa
colocar em questdo a norma estabelecida.

A produgdo de um corpo passivel de ser reconhecido e acolhido como menino ou menina é sofisticada,
continua e reiterada constantemente por meio de investimentos discursivos que contornam os limites e as formas as
quais cada género deve se sujeitar. Tais investimentos “nos recortam em todos os sentidos” como “pacotes de linhas
segmentarizadas” (Deleuze; Parnet, 1998, p. 145). Recortam os fluxos que se passam em nds, instituindo um segmento:
Vocé é meninal Vocé ndo é menino! Agora vocé ja é grande! Vocé é menino e ndo deve brincar com isso... Essa roupa é
de meninal Esse brinquedo é de menina! Esse esporte é de menino... Essas linhas nos conduzem a “todas as espécies

2 Por critérios de cuidado ético e em conformidade com os procedimentos aprovados pelo Comité de Etica em Pesquisa da UFMG (CEP-UFMG), optamos
por omitir o “nome morto” das criangas trans participantes da pesquisa. Ainda que nem todas as criangas e familiares tenham manifestado desconforto em
relagdo as memorias ligadas ao nome atribuido no nascimento, consideramos, em didlogo com ativistas do movimento trans e com a produgdo cientifica
de pesquisadoras transfeministas, que essa omissdo é uma medida necessdria para resguardar a integridade psicoldgica das criangas e de seus familiares,
prevenindo qualquer forma de exposigdo ou violéncia.

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 1998


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
tas no encontro com infancias trans BY

de segmentos bem determinados” (Deleuze; Parnet, 1998, p. 145), investindo e trabalhando para a fixagdo dos corpos
em um territorio.

O vestido da festa junina, as saias, os lagos e as meias-calga ritualizam e inscrevem um corpo como feminino,
delimitando seu espaco de inteligibilidade social e reconhecimento. Por sua vez, a camisa xadrez, a calgca com remendos
e o chapéu de palha demarcam as fronteiras do masculino nos festejos de Sdo Jodo. As profissdes desejadas para o
futuro, os personagens de desenhos animados e os esportes também sdo atravessados e capturados por normas de
género, que atuam na produgdo de corpos infantis generificados. Nada escapa ao olhar atento da norma. Do berco ao
enxoval, dos sapatos aos lacos de cabeca, do quarto a cozinha, da sala de estar a rua... As normas de género prescrevem,
ensinam, definem as coordenadas de um corpo, corrigem falhas e desvios, buscam quem se perdeu no caminho e punem
até mesmo as pequenas infragdes. Tais investimentos funcionam como protocolos de uma “hospitalidade condicional”
(Derrida, 2003, p. 23), que regula a acolhida dos corpos infantis, permitindo-lhes entrar apenas se cumprirem as
expectativas estabelecidas.

Preciado (2020) explica que “a norma faz a ronda ao redor dos recém-nascidos, exige qualidades femininas e
masculinas distintas da menina e do menino. Modela os corpos e os gestos [...]” (Preciado, 2020, p. 71), tracando limites
e fronteiras que ndo devem ser borrados. Nesse sentido, a normatividade de género funciona como uma “ficcdo
reguladora” (Butler, 2015, p. 55), disciplinando e produzindo corpos coerentes, estaveis e inteligiveis dentro do sistema
binario. Deleuze e Guattari (2012) evocam essa rigidez ao falar de “uma linha de segmentaridade dura em que tudo
parece contavel e previsto, o inicio e o fim de um segmento, a passagem de um segmento a outro” (Deleuze; Guattari,
2012, p. 73). Todavia, nenhuma cartografia é estanque: nas infancias, nos corpos e na vida, outras linhas podem cruzar
os segmentos, desviando caminhos, gerando fissuras, contestacdes e pequenas resisténcias.

Ainda que “as normas de género nos precedam e atuem sobre nds [...], somos obrigados a reproduzi-las, e
guando de fato comecamos, sempre involuntariamente, a reproduzi-las, alguma coisa sempre pode dar errado” (Butler,
20194, p. 38). Sendo o género uma ficgdo discursiva que se materializa nos corpos (Butler, 2015; 2019a), sempre ha a
possibilidade de ocorrer algo inesperado, produzindo falhas, escapes, rupturas e fluxos maledveis entre as linhas de
segmentaridade. Assim, quando uma criancga se recusa a usar o vestido da festa junina, preferindo a camisa do pai;
quando rejeita o papel de princesa e opta por ser o guarda-real; quando escolhe o judd em vez do balé ou brinca de
boneca e inventa para si cabelos grandes e volumosos, ela cria uma ruptura, um gesto de hospitalidade para consigo
mesma, uma recusa das fronteiras normativas impostas. Essa recusa pode ser lida como uma forma de abertura ao outro
que habita em si, um modo de forjar pequenos espacos de liberdade, que desterritorializa a estabilidade das normas e
convida a invenc¢do de outros territdrios, nos quais o acolhimento do imprevisivel deixa de ser ameaca para tornar-se
poténcia.

A linha de recusa aos investimentos normativos de género que atravessa a vida de D. conecta-se, nesta
cartografia, as linhas de criacdo tragadas por outra crianga que, diante do espelho, inventa para si um corpo outro, como
se vera no fragmento narrativo a seguir.

Fabricando cabelos para brincar de género e inventar um corpo feminino possivel

No oeste de Minas Gerais, em Sdo Jodo del-Rei, T., uma crianga de 1 ano e 7 meses, brinca de enrolar uma toalha
na cabeca, imaginando que tem cabelos longos e volumosos. Sabe que o pai se irrita quando a encontra com a
toalha, por isso escolhe os momentos em que esta sob os cuidados da babd, enquanto a familia trabalha. Diante de
um antigo espelho colonial, contempla sua imagem e admira a beleza dos cabelos inventados, fabricados como
uma espécie de protese de género, da mesma forma que os cabelos da boneca imaginéria que segura em uma das
mados. T. ndo se interessa por carrinhos, fazendinhas, super-herdis ou pelas brincadeiras que sua familia associa ao
universo "masculino". Prefere imaginar que os fios de barbante amarrados em sua mdo sdo os cabelos da boneca
que tanto sonha em ganhar. Quando ndo encontra barbante em casa, improvisa com tiras de papel, plastico ou
qualquer outro material disponivel. Até completar 1 ano, a familia acreditava que se tratava apenas de uma fase.
“Vai passar”, “isso é bobeira”, “é muito pequeno ainda”, “ndo liga pra isso”, “tem que sair mais com vocés”, “precisa

de mais atengdo”, “tem que conviver mais com o pai”, “melhor afastar da prima”: esses eram os conselhos que a

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 1999


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
tas no encontro com infancias trans BY

made, Teuda, dentista, ouvia de pessoas proximas e acolhia com certa leveza, sem dar grande importancia. No
entanto, a fase ndo passou. O pai, Alex, comerciante, comega a responsabilizar a made. Diz que ela estda “mimando
demais” o menino, que “da tudo” e o “protege em excesso”. Por causa disso, o casal vive um verdadeiro inferno na
relacdo. Teuda sente medo de tudo se perder, medo por ndo compreender o que esta acontecendo com o filho tdo
desejado e amado.

Registro de conversa com Teuda, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 24.

As linhas de vida de T. e D. se encontram na dobra de uma mesma experiéncia: a de habitar um mundo em
gue a hospitalidade familiar é atravessada e condicionada pelas normas de género. Suas histérias, embora singulares,
se cruzam no momento em que gestos, corpos e (im)possibilidades de reinven¢do do género tensionam os limites do
acolhimento possivel no lar. Trata-se de uma cartografia compartilhada de recusas, insegurancas, sofrimentos e
criages, em que uma infancia dissidente insiste em existir para além do que foi previamente autorizado. A “policia de
género”, que, como aponta Preciado (2020, p. 71), “vigia os bergos para transformar todos os corpos em criancas
heterossexuais” e cisgéneras, entra em cena justamente quando as criangas escapam aos seus investimentos
normativos. Assim como D., a quem foi imposta a sentenca “vocé tem que ficar de vestido”, T. também é capturada

nou

pelas malhas da norma e ndo demora a ouvir: “tem que conviver mais com o pai”. “Tem que...”, “faca isso...”, “leve
para..”, “vai ser..”: essas orientacdes funcionam como comandos que tentam corrigir o que passa a ser percebido
como um problema de género. Diante disso, as criangas resistem, mas ndo sem sofrimento. As familias também sofrem.
O choro compulsivo e o vémito de D.; o medo que leva T. a esperar a casa esvaziar para, sé entdo, poder fabricar seus
cabelos; o ruir das expectativas e os conflitos que rapidamente transformam o lar em um “inferno”. Todos esses efeitos
evidenciam a violéncia que as normas de género produzem quando se inscrevem nos corpos como exigéncia de
conformidade.

Ora, como lembra Butler (2019a), “o corpo € menos uma entidade do que um conjunto vivo de relacGes; o
corpo nao pode ser completamente dissociado das condicdes ambientais e de infraestrutura da sua vida e da sua agdo”
(Butler, 20193, p. 72). Quando essas condicBes se organizam sob o signo da hostilidade, da vigilancia e da normalizagéo,
aquilo que poderia ser acolhimento transforma-se em desamparo. A hospitalidade, como exercicio de se abrir ao outro
em sua alteridade (Derrida, 2003), torna-se, nesse contexto, um gesto condicionado, que sd acolhe o que é
reconhecivel, assimilavel e passivel de ser domesticado.

Nesse cenario, a palavra “risco” comeca a rondar a familia de T. desde muito cedo. Quando a crianga completa
1 ano e 10 meses, sua mae, Teuda, decide procurar uma psicéloga. Deseja compreender o que esta acontecendo, ajudar
a crianca e, talvez, salvar o préprio casamento, ja abalado pelo risco do divércio. “N&o! Estd muito cedo!”, responde a
terapeuta, recusando-se a atender a crianga, por considerar que ainda ndo havia necessidade clinica. Teuda, entdo, leva
o marido. “Vocé vai procurar se aproximar dele, vai levar pra brincar, pra jogar bola...”, orienta a psicdloga, dirigindo ao
pai a tarefa de reconduzir o “filho” a norma (Registro de conversa com Teuda, transcrito no Diario das Acontecéncias,
2022, p. 76). Alex aceita a recomendacéo e leva T. para jogar futebol em um campo no bairro onde vivem.

A escolha do tipo de esporte ndo é neutra. Como mostram Bandeira e Seffner (2013), os “modos de construcdo
das masculinidades no Brasil guardam intima conexdo com o futebol, seja para adesdo ao esporte, seja para sua
negacdo, que implica em geral a construcdo de masculinidades subalternas” (Bandeira; Seffner, 2013, p. 247). No
entanto, ao voltarem para casa, T. corre para pegar a toalha e coloca-la novamente na cabeca. Agora, deseja usa-la o
tempo todo e, por isso, prende-a com os éculos de sol ou com o boné que ganhou de presente no Ultimo aniversario.
Nesse gesto simples, insistente e criativo, T. fabrica um espaco minimo de hospitalidade para si, costurado entre a
recusa e a reinvencdo. A toalha na cabega ndo é apenas ornamento, é resisténcia a normatividade que tenta expulsar
a crianca de si mesma. Ela parece apontar para outras possibilidades de existéncia, capazes de abrigar infancias que
ainda ndo tém lugar.

Os efeitos dessa inospitalidade persistente, contudo, se inscrevem no corpo. As discussées constantes entre
0s pais ganham novos contornos quando a criangca comega a adoecer com frequéncia, como relata sua mae:

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2000


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
tas no encontro com infancias trans BY

Cada hora uma coisa. Era garganta, era um ouvido, era outro ouvido, era isso, era aquilo. Eu entrava em desespero.
[...] Levei pra Belo Horizonte, levei para varios lugares para fazer exame... O menino ndo tinha nada! Ndo achavam
nada. E vivia doente. Ai na fase de 3 anos, ele tomou antibiético todos os meses do ano. Todos! Ndo pulou um. Era
assim: tomava 15 dias, folgava uma semana, na outra semana comegava de novo com outra coisa.

Registro de conversa com Teuda, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 40.

Na Santa Casa, no entanto, um outro tipo de hospitalidade se anuncia. T. encontra uma boneca na
brinquedoteca e, com ela, um espac¢o no qual sua imaginagdo e seu corpo podem, ainda que por um instante, respirar.
Teuda relembra:

T. pegava a boneca e ia para o quarto. Ai ficava tomando medicamento. No dia de ir embora, teve uma vez que falou
assim comigo: “Oh, mamae! Serd que a gente ndo pode ficar aqui mais um dia, ndo? Para eu poder brincar!”. Entdo
quer dizer que ele preferia ficar com soro e tomando medicamento para poder ficar na Santa Casa e brincar com a
boneca. Entdo aquilo comegou a ficar muito forte, entendeu? Muito forte!

Registro de conversa com Teuda, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 41.

Movimentando-nos com T. pelos trajetos de sua infancia em dissidéncia, acompanhamos os tragados de uma
linha de sofrimento que leva a crianca a desejar trocar a casa pelo hospital. A dor de ndo poder brincar de boneca em
casa, de ndo poder existir no género que, em atos performativos, inventa para si, a adoece. Para Butler (2019a), atos
performativos sdo “inscricdes e interpelagdes” discursivas que tém o poder “de produzir uma nova situacdao ou de
acionar um conjunto de efeitos” (Butler, 20193, p. 35) que se materializam nos corpos. Na Santa Casa, essa linha de
sofrimento, ao se encontrar com a boneca desejada, se transforma em linha de alegria silenciosa. A crianga deseja ficar:
ficar para experimentar o transito, para reinventar o lugar da dor, para fabular, ainda que por breves instantes, uma
infancia em que seja possivel existir com a liberdade, com a alegria e com a ficcdo de um corpo-boneca. Ficar para, de
repente, conseguir escapar do policiamento das normas e “afetar-se de alegria, multiplicar os afetos que exprimem ou
envolvem um maximo de afirmacdo” (Deleuze; Parnet, 1998, p. 75).

Deleuze (2002), inspirado na ética de Spinoza, explica que “quando encontramos um corpo exterior que ndo
convém ao nosso (isto &, cuja relacdo ndo se compde com a nossa), tudo ocorre como se a poténcia desse corpo se
opusesse a nossa poténcia, operando uma subtracdo” (Deleuze, 2002, p. 33). Nessa perspectiva filosofica, ndo existem
o bem e 0 mal, como categorias ontolégicas, mas 0 bom e o mau, como categorias de relacdo. E bom aquilo que aumenta
a poténcia da vida; € mau o que a diminui. Sob essa perspectiva, a linha de sofrimento tracada na infancia de T.
demonstra que a imposicdo compulsdria de um género pode decompor uma vida, subtrair sua alegria e produzir
tristezas. Ainda que fisiologicamente seu corpo esteja sdo, T. se percebe adoecida como efeito de uma norma que recusa
sua existéncia. E, ao mesmo tempo, resiste.

O corpo humano, como depreendemos de Spinoza (2017), “pode ser afetado de muitas maneiras, pelas quais
sua poténcia de agir é aumentada ou diminuida” (Spinoza, 2017, p. 99). Ao entrar em relagdo com normas de género que
Ihe sdo hostis, o corpo de T. é afetado pelo adoecimento. Sua poténcia é diminuida e a crianca vai parar no hospital. As
linhas de sofrimento na infdncia de T. fazem a crianga buscar um agenciamento para escapar e encontrar espagos de
liberdade e experimentacdo de género. Trata-se de linhas que atestam que as criangas em dissidéncias “aprendem na
mais intima relagdo com a vida a desviar das maos que lhes tiram o sonho” (Rodrigues; Prado; Roseiro, 2018, p. 27). A
angustia da mae, que sofre ao perceber que algo “muito forte” estd em curso, encontra ressonancia na dor de outra
mae, também participante da pesquisa, que se angustia ao perceber que algo estd em transito, alguma coisa estd em
vias de se tornar. Um acontecimento, uma linha entre a vida e a morte, uma experiéncia limiar, como se evidencia no
fragmento narrativo a seguir.

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2001


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
tas no encontro com infancias trans BY

“Ndo, eu ndo estou falando disso. Eu estou falando de género”: duvida, medo e apreensdo entre a suspeita de ter
uma filha lésbica e a possibilidade de ser mde de uma crianga trans

No final de 2018, apds um divorcio que deixou D. muito triste, a psicdloga chama Luna e, de forma muito cuidadosa,
diz: “Olha, a questdo do divorcio esta resolvida. D. entende que vocés se separaram, que é definitivo, mas que
continuam amigos. Mas eu sugiro que a gente continue investigando, conversando, vivenciando o mundo de D.,
porque pode haver ali uma questdo de género”. A palavra “género” atravessa o coragdo da mae, produzindo, em
um primeiro momento, medo e apreensdo. Luna lembra, naquele instante, da recente eleicdo de Bolsonaro, da
perseguicdo aos gays, do discurso sobre “cura gay” que circulava com muita forca no Brasil, do medo que assolava
parte do pais. Nos segundos que se seguem a fala de Amanda, um turbilhdo de emocgdes, duvidas e lembrancas se
espalha pelo seu corpo. Ao tentar dar voz ao que sente, diz a psicologa: “Olha, eu ndo me importo! Eu ndo acredito
em ‘cura gay’, ndo!”. Aterapeuta responde: “Ndo! Eu também ndo trabalho assim...”. A mde continua: “E outra coisa,
se ela crescer e for sapatdo, eu ndo vou me importar”. Na época, Luna ndo sabia sobre a existéncia de criangas trans
e pensava que essa identidade de género era algo construido na adolescéncia ou na vida adulta. Por isso, entendeu
que a psicéloga suspeitava de uma possivel lesbianidade. “Ndo, eu ndo estou falando disso. Eu estou falando de
género”, esclarece Amanda. A méae para, tentando entender o que diz a psicdloga, e pergunta: “Como Pabllo
Vittar?”. “Ndo! Como Thammy Gretchen”, responde a terapeuta. A ficha cai. “Eita, porra! Vai se fuder”, reage Luna,
quase que de forma automatica. A psicéloga, que havia participado de um grupo de estudos sobre género e
sexualidade na universidade em que se formou, explica o que é identidade de género e conversa com ela. “Mas e
por que acompanhar, se eu ndo quero proibir?”, pergunta a mde. “Porque o mundo ndo estd adaptado para as
pessoas trans. As pessoas trans sofrem muito. E, se D. for uma crianca trans, uma adolescente trans ou um adulto
trans, vai precisar se fortalecer em relagdo ao mundo”, elucida Amanda. “Ta, mas quando é que vai acontecer?”,
interroga Luna. “Eu ndo sei.”, responde a psicdloga. “Como € que vai ser?”. A terapeuta responde que também nado
sabe. “A gente ndo sabe nem se é certeza”, conclui. Luna pensa: “Meu Deus, essa mulher ndo sabe de nada. Ela
botou um monte de minhoca na minha cabeca e ndo sabe me dar uma resposta”. Com muitas perguntas na cabeca,
Luna vai para casa. Por ser uma “pessoa das palavras”, decide buscar informacdo nainternet. Apds alguns cliques, fica
frustrada com o que encontra: sites de igrejas fundamentalistas falando sobre pecado, matérias falando sobre
destransicdo de género, entre outras coisas que considera absurdas. Naquele momento, diz para si mesma: “Nao
quero ver isso, ndo quero ver isso”. Luna, o pai de D. e a psicéloga fazem um combinado: ndo conversardo com a
criancga sobre o assunto, para ndo dizerem “nenhuma besteira e inibir os processos [...] ou deixar os processos |[...]
mais confusos”. Por isso, ndo falam diretamente sobre o tema e tentam deixar que as coisas fluam
espontaneamente. Cada vez que D. traz uma demanda, acolhem. “Quero uma fantasia de zumbi”, “ndo quero mais
saia”, “quero cortar o cabelo”, as demandas surgem, e a familia vai acolhendo na medida em que aparecem, sem
proibir, nem estimular.

Registro de conversa com Luna, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 13-14.

Sofia Favero (2020), ao se debrucar sobre as experiéncias trans na infancia, interroga o que estamos dizendo e
fazendo ao mobilizarmos a categoria “crianga trans”. De acordo com ela, se a criancga trans for aquela que tem “aversdo
a autoimagem”, muitas criancas poderiam ser assim definidas, “pois ninguém esta alheio ao que esta sendo produzido
em termos de corpo e norma por uma sociedade” (Favero, 2020, p.21). Se o critério for a preferéncia por brincadeiras
culturalmente atribuidas ao outro género, o nUimero de criangas trans se expande ainda mais, “pois algumas
brincadeiras ditas femininas poderdo ser consideradas mais divertidas que algumas brincadeiras supostamente
masculinas, e vice-versa” (Favero, 2020, p. 21). A pergunta, entdo, se desloca: o que esta em jogo, de fato, na producdo
dessa categoria? Rosa ou azul, futebol ou boneca: seriam essas escolhas suficientes para ancorar uma producdo de
sujeito? O que torna uma infancia inteligivel como trans? E, sobretudo, o que essa inteligibilidade exige em termos de
reconhecimento, tutela, vigildncia ou cuidado?

No caso de D., a suspeita langada pela psicéloga, ndo vem acompanhada de uma certeza, mas de um gesto de
acompanhamento e espera. Ndo se trata de apontar um nome, mas de sustentar uma escuta. A proposta da terapeuta
é abrir um espaco de acolhimento ao que estd em transito, ao que ainda ndo se disse por completo, ao que ainda esta
por vir. Em outras palavras, o que se esbogca é uma “hospitalidade radical”: ndo uma aceitacdo condicionada ao
reconhecimento de uma identidade estavel, mas uma disposicdo a acolher o que escapa, aquilo que ainda ndo tem nome,

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2002


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

forma ou rosto. Afinal, como argumenta Derrida (2003), a hospitalidade implica a abertura ao estrangeiro em sua alteridade,
ndo ao outro ja nomeado, mas a alteridade que desafia as normas da casa, da linguagem, da identidade.

E justamente nessa perspectiva que a clinica se torna um espaco de fronteira: uma zona de hospitalidade e,
ao mesmo tempo, de risco. Quando o cuidado é acionado, como nos lembra o estudo de Helena Fietz e Anahi Mello
(2018), ndo estamos diante de uma pratica univoca. A pratica do cuidado, frequentemente percebida com benevoléncia
e passividade, revela-se conflitiva, polissémica e multifacetada. O cuidado pode ser relagdo de interdependéncia, mas
também pode se converter em tutela excessiva, controle, superprotecdo e violéncia. Nesse sentido, a crianga trans
pode ser acolhida como alguém que precisa de escuta e espago para experimentar ou pode ser capturada pela norma
da protecdo, reduzida a condicdo de “probleminha de género” (Favero, 2020, p. 156), como se sua existéncia exigisse
constante monitoramento. E nessa ambivaléncia que se situa a demanda por uma hospitalidade incondicional, que
implica acolher sem assimilar, proteger sem sufocar, nomear sem encerrar.

Ora, se entendemos que “o género é induzido por normas obrigatérias que exigem que nos tornemos um
género ou outro [...]; a reproducdo do género é, portanto, sempre uma negociacdo com o poder” (Butler, 20193, p. 39).
Nesse sentido, a categoria “crianga trans” também é fabricada e emerge na relacdo com as normas. Poderiamos, entdo,
perguntar com Favero (2020): “O que é ser uma criancga trans?” (Favero, 2020, p. 21). Enquadrar a performatividade
corporal de uma crianga como sendo trans &, realmente, necessario para protegé-la de um mundo que é hostil e
violento aos corpos que escapam as normas de género? Uma crianga que transiciona e apaga o género normativo, ao
assumir uma outra possibilidade de género, estaria caindo em uma nova armadilha identitaria? Ser uma “crianga trans”
também ndo é buscar uma outra fixidez de género? Se o género é performativo, ndo poderia ser apenas um jogo de
experimentacbes que busca a liberdade e ndo uma forma identitéria?

Butler (2019b) alerta para os riscos de uma critica que capture o desejo transexual como mera submissao as
categorias bindrias. Para a fildsofa, “o desejo transexual de se converter em um homem ou mulher ndo deve ser
descartado como um mero desejo de se conformar com as categorias identitdrias estabelecidas”, pois “se pode desejar
a transformacdo em si mesma, uma busca de identidade pode ocorrer como um exercicio de transformacdo” (Butler,
2019b, p. 22-23). Ademais, do mesmo modo que “uma vida para a qual ndo existam categorias de reconhecimento ndo
é uma vida habitdvel, tampouco é uma opgao aceitdvel uma vida para a qual essas categorias constituem uma restri¢do
insuportavel” (Butler, 2019b, p. 23). O que é necessario, portanto, é distinguir “as normas e conveng¢des que nos
permitem respirar, desejar, amar e viver, e aquelas normas e convenc¢des que restringem ou inibem as condicdes de
vida” (Butler, 2019b, p. 23). Nesse sentido, as condicGes de reconhecimento e inteligibilidade social, que potencializam
ou subtraem a poténcia de uma vida, emergem como centrais. A inteligibilidade social &, entdo, compreendida como as
“condicdes de suporte” e de “relagdes” que fazem a “vida e a agdo” possiveis (Butler, 2019a, p. 144-145).

Nesse contexto, em que a inteligibilidade social emerge como condigdo para que a vida possa florescer, ganha
relevancia a escuta de experiéncias em que tal inteligibilidade é negada ou profundamente ameacada. E o que se
evidencia no relato de Ada, cuja sensacdo de sufocamento e auséncia de controle é comunicada a sua sua familia, que,
assustada, busca apoio terapéutico.

“Eu ndo consigo controlar a minha vida”: quando género se torna um problema que produz sofrimento

No interior de Minas Gerais, Teuda continua aflita, temerosa quanto ao futuro da familia e preocupada com o que
estd acontecendo. “Ele vai virar gay”, pensa, sem ainda compreender a diferenca entre identidade de género e
orientacdo sexual. “A gente estava vivendo um inferno dentro de casa. Ja estdvamos praticamente separados,
embora ainda sob o mesmo teto. Na escola, as amizades eram com meninas. E eu tentava trazer meninos para
brincar aqui em casa. Brincava até certo ponto”, relembra. Em uma tarde aparentemente comum de domingo,
Teuda aproveita para descansar e senta-se com o pai, avd de T, em uma cadeira no terrago, observando o
movimento da rua. Esse movimento é interrompido pela crianca que chega apressada e exclama: “Oh, mamde! Eu
guero ser uma menina. Sou uma menina. Ndo sou menino”. Tinha apenas 3 anos. “Quase cai para tras. Falei: ‘Meu
Deus, com 3 anos! O que eu fago?’”, conta a mae. Teuda se agacha, olha nos olhos da crianca e responde: “A mamade

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2003


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

pediu um menino a papai do céu, eu queria um menino, e papai do céu mandou um menino pra mim”. T. comeca
a chorar. Chora muito, repetindo varias vezes: “Eu ndo consigo controlar a minha vida!”. O av, entdo com 77 anos,
fica apavorado ao ouvir uma crianca tdo pequena expressar algo tdo sério e doloroso. Teuda também chora. Ao
completar 4 anos, em 2017, “ja ndo dava mais pra disfarcar diante dos outros”. Sempre que saia de casa, T. colocava
uma blusa com capuz, “para fingir que era cabelo. A gente ndo conseguia esconder das pessoas. Eu e meu marido
diziamos: temos que leva-lo a psicdloga de novo. Ndo dd para continuar assim”, recorda Teuda. “Foi entdo que
encontramos essa psicoéloga, que é um anjo na nossa vida. Ela estd com a gente até hoje”, comenta. A profissional
explicou que seria necessario acompanhar o caso para entender o que estava acontecendo. Tentou fazer com que
Alex, o pai, se aproximasse mais da crianca, construindo uma relagdo mais préxima. “Ela tentou de tudo, mas a
gente sempre voltava a estaca zero”, conclui a mae.

Registro de conversa com Teuda, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 49.

As linhas de movimento que atravessam as familias cartografadas revelam trajetérias marcadas por duvidas,
medos, conflitos e descobertas no encontro com infancias que tensionam as normas de género. A tentativa de
compreender o que se passa na vida de suas criancas mobiliza um processo complexo, no qual sentimentos ambiguos,
como o desejo de acolher e o receio diante do desconhecido, coexistem. O medo de “ndo poder mais disfarcar com os
outros”, a angustia provocada pela instabilidade politica do pais, a confusdo entre identidade de género e sexualidade,
a frustragcdo em relagdo aos sonhos projetados para os filhos e a busca por respostas no acompanhamento terapéutico
constituem um emaranhado de forgcas que atravessam as dindmicas familiares. Ambas as familias passaram pela
experiéncia de acreditar que “era sé uma fase”. Ambas vivenciaram a desorientacdo diante daquilo que ndo
compreendiam e buscaram apoio profissional na tentativa de nomear e conter o que emergia com forga nos corpos e
vozes de suas criancas.

Nesse cenario, delineiam-se contornos de uma pedagogia da hospitalidade criada nos cotidianos, a medida
que essas familias sdo convocadas a reinventar seus modos de escuta, linguagem, acolhimento e relagdo com o outro
que chega: um outro que, embora filho, se apresenta como estrangeiro, inesperado e incompreensivel. Trata-se de uma
pedagogia atravessada por tensdes e assimetrias, em que o reconhecimento do outro frequentemente se da por meio
de linguagens que ndo lhe pertencem. Como afirma Derrida, o estrangeiro, desajeitado ao falar a lingua do anfitrido,
“deve pedir hospitalidade numa lingua que, por definicdo, ndo € a sua, aquela imposta pelo dono dacasa[...]. Esta é a
primeira violéncia” (Derrida, 2003, p. 15).

Nessa pedagogia que se forja na urgéncia de encontros desajeitados, o acolhimento ndo se dd como um gesto
pleno ou idealizado, mas como um processo ético atravessado por fragilidades, hesitages e incertezas. O que se ensina
na pedagogia da hospitalidade desloca os adultos de seus lugares de saber e controle, convocando-os a reaprender
com as criangas, a desmontar os cddigos estabelecidos e a sustentar a presenca do que escapa, desorganiza e insiste
em ndo se encaixar. Assim, o gesto de levar a crianga ao consultério ndo deve ser lido apenas como um ato de corregdo
ou adequacgdo as normas, mas também como parte de um movimento ético de cuidado, ambivalente e contraditério
(Helena Fietz; Anahi Mello, 2018), que pode funcionar tanto como forma de controle quanto como abertura de brechas
para o desconhecido e o inominavel.

O ano de 2017, momento em que a familia de T. busca apoio psicoldgico, coincide com a exibicdo da telenovela
A For¢a do Querer, de Gloria Perez (2017), veiculada pela TV Globo, cuja trama acompanha a transi¢cdo de género de
lvan, um personagem transmasculino. Embora Teuda ndo acompanhasse a novela, uma colega de trabalho, que assistia
e se sensibilizara com a narrativa, inicia com ela uma conversa que se revelara decisiva no processo de reconhecimento
da experiéncia de sua filha. Ao notar que Teuda chegava todos os dias ao trabalho chorando, tomada por uma angustia
gue ainda ndo conseguia nomear, a colega decide mostrar-lhe um video de uma criancga trans americana, encontrado
a partir da curiosidade despertada pela novela. O video funciona como chave de leitura e espelho. Como relata Teuda:

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2004


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
tas no encontro com infancias trans BY

Na hora em que eu assisti aquele video, eu tive um frio assim por dentro... Porque eu ndo sabia que existia! Na hora
que eu vi aquilo, eu falei: “Nossal E issol Sem tirar nem pér”. Sabe que, assim, é a mesma coisa, mesma mesmo,
mesmissima, sem tirar nem pér nada. (...) Aquilo eu lembro que foi numa sexta-feira, foi um final de semana que
eu fiquei no fundo do pogo, daquele, assim, de vocé se arrastar no fundo do poco. Eu descobri ali.

Registro de conversa com Teuda, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 55.

A chamada “descoberta” de que sua crianga seria trans ndo se dd, portanto, como acesso a uma verdade
pronta, mas como o atravessamento de uma experiéncia-limite, marcada por medo, desorientacdo e dor. O “fundo do
poco” nomeia esse momento de colapso das referéncias anteriores, em que o desconhecido irrompe exigindo novas
formas de compreender e habitar o mundo. E justamente nesse colapso que se inicia uma pedagogia da hospitalidade:
uma travessia relacional em que a méae é convocada a escutar o que ndo compreende, a sustentar o que desorganiza e
a permitir que algo novo possa emergir. No relato, Teuda prossegue descrevendo as etapas dessa travessia:

Com o passar do tempo, a psicologa foi vendo que, realmente, era uma menina. E o que ela foi fazendo? Como eu
estava mais adiantada [...], a gente foi conversando, ela ja foi conversando mais comigo e eu ja tinha uma nogdo do
que poderia ser. [...] Alex ndo aceitava. Entdo ela foi fazendo um trabalho de formiguinha com ele. As coisas vao
acontecendo e Rose, a psicologa, orienta: “Olha, nds ndo vamos fazer nada. Ndo vamos interferir em nada. Nos
vamos deixar viver. Contanto que ndo tenha sofrimento, ndo vamos fazer transicdo, ndgo vamos fazer nada. Vamos
deixar ser quem é. E uma crianca e a medida que for acontecendo, a gente vai vendo o que que vai ser”.

Registro de conversa com Teuda, transcrito no Diario das Acontecéncias, 2022, p. 57.

“Deixar viver”, expressdo também presente na orientagdo dada a familia de D., torna-se aqui uma proposigdo
ética, um principio minimo da hospitalidade. Em vez de antecipar “diagndsticos”3 ou impor interven¢des normativas, a
proposta da psicdloga é acompanhar o tempo da crianga, acolher o inacabado, proteger o viver enquanto processo.
Favero (2020) argumenta que a evidéncia de género que se expressa ha nomeacgao crianga trans “ndo é algo que se
encontra, no sentido de achar, mas algo que se fabrica, que se produz” (Favero, 2020, p. 59). De fato, tal categoria ndo
surge como dado prévio, mas como efeito do agenciamento de uma série de encontros: a ficcdo televisiva, o video no
celular da colega, a escuta clinica, o amor inquieto de maes que buscam compreender. Acima de tudo, esse modo de
se tornar inteligivel e reivindicar hospitalidade e reconhecimento emerge dos percursos tracados pelas préprias
criangas, que falam, se expressam, sofrem e lutam para destituir o género normativo que hostiliza seus modos de vida
e, assim, inventar um género outro, dissidente e minoritdrio. Sdo essas vozes e resisténcias, muitas vezes interditadas
ou ndo levadas em consideracdo, que convocam familias, escolas, pedagogias e curriculos a reinventarem suas escutas
e seus modos de relacdo, abrindo brechas para uma pedagogia da hospitalidade que se faz no entrelagamento entre o
desejo de existir e a luta por criar condicdes para uma vida habitavel.

Deleuze e Parnet (1998) explicam que “encontram-se pessoas [...], mas também movimentos, ideias,
acontecimentos, entidades [...]"”. O encontro designa um “efeito, um ziguezague, algo que passa ou que se passa entre
dois” (Deleuze; Parnet, 1998, p. 14) E no encontro que avida passa, que os devires acontecem, que as linhas se misturam,
produzindo fissuras, escapes e caminhos outros em um territério. E no encontro com o signo do amor, compreendido
como movimento de “individualizar alguém pelos signos que traz consigo ou emite” (Deleuze, 2022, p. 14), que as
familias e as infancias desta cartografia inventam uma pedagogia da hospitalidade, capaz de produzir espacos de
liberdade para existirem de outro modo. Trata-se de um encontro pedagdgico, pois ensina que o género investido no
nascimento e ritualizado ao longo dos primeiros anos de vida ndo precisa ser lido como uma prisdo ou um destino natural
e teleoldgico. Essaaprendizagem, como vimos, ndo acontece sem dores, conflitos e questionamentos. Tornar-se sensivel

3 Sobre esse tema, ver: Favero; Machado (2019) e Favero; Machado e Freitas (2022).

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2005


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

a esse signo, deixar-se afetar por ele, é um caminho atravessado por dificuldades, duvidas, resisténcias e
transformacgdes.

Aprender, segundo Deleuze (2022, p. 12), “diz respeito essencialmente aos signos. [...] Aprender é, antes de
tudo, considerar uma matéria, um objeto, um ser, como se emitissem signos a serem decifrados”. Isso porque “tudo
gue nos ensina alguma coisa emite signos” (Deleuze, 2022, p. 12). Em um territério, como também na vida, ha “sempre
a violéncia de um signo que nos forca a procurar, que nos rouba a paz” (Deleuze, 2022, p. 21). Signo, por sua vez, é “o
gue se passa num tal sistema, o que fulgura no intervalo, como uma comunicacdo que se estabelece entre os dispares”
(Deleuze, 2018, p. 40). O encontro com o signo do amor mobiliza as familias participantes desta pesquisa a buscarem
safdas para o sofrimento, ainda que, para isso, seja necessario deixar morrer expectativas e experimentar o luto da
transicdo. Esse mesmo signo do amor € emitido quando, para viver e deixar viver, torna-se preciso forjar uma pedagogia
capaz de hospedar a diferenca.

Na secdo a seguir, mostramos como a pedagogia da hospitalidade, inventada no encontro entre familias e infancias
trans, dispara um signo amoroso que, em movimentos de expansao, toca o curriculo escolar, interpelando-o a abrir suas
portas para a novidade que chega.

3. O amor é um signo que expande e rompe fronteiras: da intimidade da
casa as portas abertas de um curriculo hospitaleiro

“Deixa eu me apresentar, que eu acabei de chegar, depois que me escutar, vocé vai lembrar meu nome. E que
eu sou de um lugar onde o céu molha o chao, céu e chdo gruda no pé. Amarelo, azul e branco...”. O trecho que abre este
paragrafo faz parte da can¢do Amarelo, azul e branco, de Anavitéria (2020), com participacdo de Rita Lee, e integra a
trilha sonora de um ensaio audiovisual feito por Luna para celebrar a transicdo de género de sua crianca e a “chegada de
I”. No video, compartilhado conosco em nossa primeira conversa para a pesquisa, mae e filho ddo-se as maos, se
abracam, sorriem e se olham nos olhos. Gael caminha, toca violdo e gaita, desce no escorregador, sobe em uma arvore

Gae

com a ajuda de Luna, pula amarelinha, |é paginas de um livro infanto-juvenil, enquanto descansa no colo da mae. H3,
entre mde e filho, a leveza de uma tarde azul; a cumplicidade de quem compartilha a serenidade dos dias; a alegria de
quem reconhece e é reconhecido naquilo que tem de mais bonito. A cangao, que celebra a experiéncia de chegar,
embala 0s movimentos de quem se sabe bem-vindo.

Nesse gesto de chegada e nos modos como ele é acolhido, percebido e reinventado delineiam-se as linhas de
forca da pedagogia da hospitalidade. Nos pardgrafos que seguem, propomos algumas notas que buscam cartografar
tais linhas. Longe de encerrar a discussdo, essas notas funcionam como mapas abertos, que convidam a travessia. Sdo
linhas que podem ser continuadas, interrompidas, dobradas ou reconectadas a outras, vindas de qualquer lugar, como
o proprio ato de chegar.

3.1 Chegar

Chegar é a primeira linha de forca da pedagogia da hospitalidade. No ato de chegar, inscreve-se a expectativa de
guem espera e se prepara para acolher e dar as boas-vindas. Quem chega toca a campainha, bate a porta, chama e,
quando ndo escutado, insiste. Quem espera arruma a casa, forra a mesa para o encontro, abre as janelas para que o sol
ilumine e a brisa que vem de fora areje o ambiente. Quem chega deseja entrar, ser recebido(a), encontrar condi¢des de
hospitalidade. O ato de chegar para uma crianca trans, de assumir um outro nome e reivindicar o reconhecimento de
um género diferente daquele que foi designado e investido sobre ela, € um processo atravessado por linhas conflitivas
de despedida e luto. Linhas que, misturando-se a outras, fazem com que as familias experimentem a forca de uma
transicdo. Em 2019, a psicéloga Amanda chama Luna para mais uma conversa. A mae desabafa:

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2006


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

Eu ndo queria que D. fosse trans. Eu gosto desse nome. Eu sei que é errado, mas eu gosto desse nome. Me lembro
do dia em que escolhi esse nome para minha filha. O nome vem de uma cangdo de Dorival Caymmi (1957), que diz:
“[...] rainha do frevo e do maracatu [...], rainha cafuza de um maracatu. Te conheci no Recife, dos rios cortados de
pontes, dos bairros, das fontes coloniais”.

Registro de conversa com Luna, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 81.

Seu corpo é povoado pela memdria afetiva da escolha do nome, e ela se emociona. Amanda, entdo, diz: “Viva
seu luto! Se dé o direito de sentir também”. A psicéloga foi a primeira pessoa que explicou a Luna que “a familia
transiciona junto. A familia acaba passando pelo processo junto. Entdo, se permita também!”. Até aquele momento, “D.
continuava D.”, continuava se dizendo menina. As vezes, dizia: “quando eu crescer, eu quero mudar meu nome”;
“quando eu crescer, eu vou ser um menino!”. “Cresca, entdo. Cresca primeiro. Vocé é criancgal”, respondia sua mae
(Registro de conversa com Luna, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 75). Aos poucos, entre dores, tristeza,
sofrimento, sentimento de perda e muito choro, Luna se despedia de sua filha, da menina da musica de Caymmi, da
pequena rainha que sonhara em ter, para entdo comecar a acolher aquele que chegava.

A sensacdo de luto, vivida por familiares no processo de transicdo de género de uma crianga, também é
evidenciada na pesquisa de Costa Novo (2021), que analisou as relagdes entre familia e medicalizagdo nas experiéncias
de “criangas trans”. O autor apresenta o relato de uma made que, ao permitir que seu filho, um menino trans, “vivesse
como desejava”, guardou em uma caixa de lembrancas suas antigas fotos, uma mecha de cabelo comprido e outros
objetos de memodria. Ela voltava a essa caixa, “primeiro, com tristeza, depois, com saudade, de tempos em tempos”
(Costa Novo, 2021, p. 331-332). A saudade de uma crianca que precisou partir para que outra pudesse existir é um
sentimento presente em diferentes relatos de familiares de criangas trans. Saudade ritualizada na dor, no choro e na
despedida; mas, também, na abertura para as impermanéncias da vida e para as for¢cas de renascimento que pedem
passagem.

Nesse sentido, na pedagogia da hospitalidade, para acolher quem chega e aprender com a novidade estrangeira
de um hdspede — mesmo que esse estrangeiro seja um filho, uma filha, alguém ja habitante da casa —, é preciso,
simultaneamente, desaprender. Uma pedagogia ndo é capaz de hospedar o novo se ndo romper os cadeados dos
sentidos constituidos, dos significados preestabelecidos e dos pensamentos produzidos para reiterar a mesmidade, o
nome verdadeiro e as normas que naturalizam certos corpos e vidas como inteligiveis, em detrimento de outros,
circunscritos como abjetos, ininteligiveis e contingentes. Em uma pedagogia dessa natureza, opera-se no sentido de
“desfazer, desconstruir e desmontar todas as formas dos curriculos, todos os raciocinios que dividem e confinam, todas
as verdades que aprisionam as diferencas” (Paraiso, 2016, p. 231). Trata-se de uma pedagogia que exige a criacdo de
uma casa, de uma escola e de um curriculo de portas abertas, onde o transito, os deslocamentos, as entradas e as
safdas possam acontecer com a liberdade de uma fuga e a velocidade de uma pequena transformacdo. Uma pedagogia
capaz de, como afirmam Filho e Maknamara (2018), “vislumbrar curriculos que desatem os nds que dificultam o transito,
que operem para a producdo de alegrias e que facam as luzes que atravessam as falhas serem fluxos de multiplicidade,
focos de criacdo [...]” (Filho; Maknarama, 2018, p. 360), constituindo-se como amparo para a vida das criangas em sua
estrangeiridade.

Afetada pela sensacdo de que todo chegar carrega, também, uma despedida, Luna intui que algo novo se
anuncia. E pressuposto da pedagogia da hospitalidade abrir as portas para o outro que bate e, ao mesmo tempo, aceitar
deixar partir o que ja ndo cabe mais. Nesse entre, o novo pede passagem e, ao escutar o chamado, Luna pressente que
uma mudanca esta em curso. J& em 2020, com o comércio e as escolas fechados e a quarentena decretada nos
diferentes estados brasileiros, Luna explica a crianca que ndo poderdo sair: “Seu pai é linha de frente e eu tenho asma.
A gente ndo vai sair de casa” (Registro de conversa com Luna, transcrito no Diario das Acontecéncias, 2022, p. 117). D.
diz que quer cortar o cabelo. Luna promete que fard isso depois da pandemia. Em junho, ambas contraem o coronavirus.
Luna desenvolve uma miocardite e precisa de trés meses para se recuperar. O tempo, em casa, é de muitos e

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2007


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

duradouros siléncios. D. passa os dias deitada na rede. As tesouras estdo escondidas. Luna tem medo de que a crianga
se machuque e, talvez ainda mais, de que corte sozinha o préprio cabelo. As roupas ja haviam mudado: ndo compravam
mais o que era lido como feminino, exceto calcinhas e biquinis. Contudo, restava o cabelo. Nele, o laco afetivo que
prendia mae e “filha”, a lembranca permanente da “rainha do frevo e do maracatu”.

Hospedar, ensina Derrida (2015), é também correr o risco de ver a casa desorganizada por quem chega. Na
casa de Luna, acolher uma crianga em devir-trans implica luto, escuta, tempo, siléncio e entrega. E uma hospitalidade
gue ndo acontece sem dor, mas que se sustenta no desejo de ver o outro viver — e viver com alegria. Trata-se de um
gesto pedagdgico que ensina que essa aventura imprevisivel que chamamos de vida possui ritmo e cadéncia proprios,
muitas vezes em descompasso com nossas certezas e expectativas. Acolher, nesse sentido, é aprender a dangar com o
desconhecido, permitindo que o outro venha, mesmo quando sua chegada desorganiza tudo o que, até entdo,
chamavamos de lar.

Na casa de Teuda, a chegada do novo também é precedida por sofrimento e inquietacdo. O corpo da crianca
da sinais: T. desenvolve episédios recorrentes de encoprese, uma resisténcia em evacuar que resulta no acimulo e no
vazamento involuntario das fezes. Nesse periodo, sé vai ao banheiro com uma boneca nas maos. “Gritava, gritava como
se tivesse algum problema. E ndo tinha problema nenhum”, lembra a mae. Em meio as crises, a psicéloga confidencia:
“Teuda, provavelmente, vdo comecar a aparecer alguns nomes femininos. Vai falar em roupa feminina”. Para Teuda,
aquilo soava como profecia. Duas semanas depois, a crianga chega da escola, pega a tarefa e assina: Bela A. Soares. Em
seguida, corre até a mde: “Olha aqui, mamae!”. Surpresa, Teuda pergunta: “Uai, que nome é esse?”. A crianca responde:
“Oh, esqueci meu nome!”, levando a mdo a boca em gesto de espanto (Registro de conversa com Teuda, transcrito no
Diario das Acontecéncias, 2022, p. 212).

A pedagogia da hospitalidade, nesse contexto, funciona como pratica que se faz nas pequenas rupturas: na
escuta daquilo que escapa as palavras, nos gestos que anunciam o que ainda ndo tem nome, nos siléncios que preparam
o terreno para o que chega. Acolher uma crianga trans é, para essas familias, abrir-se aquilo que ndo se espera, mas
insiste, mesmo que atravesse a casa como uma ventania, bagungando o que parecia em ordem.

Butler (2019a) explica que “embora estejamos de algumas maneiras obrigados a reproduzir as normas de
género, a policia responsavel por nos vigiar algumas vezes dorme em servico. E nos vemos desviando do caminho
designado” (Butler, 20194, p. 37). Os pequenos desvios no caminho de T. tornam-se cada vez mais frequentes. O nome,
de repente, muda na tarefa escolar; a boneca passa a ser necessaria para funcées vitais; as brincadeiras de género se
intensificam na escolha das roupas. No entanto, um desvio mais intenso estd prestes a acontecer, como veremos a
seguir.

3.2 Acolher

Acolher é outra linha de forca da pedagogia da hospitalidade inventada na “poética do cotidiano” das familias
cartografadas. Acolher, tanto na pedagogia quanto na vida, implica abrir os corpos, “deixa-los permanentemente
abertos porque é assim que as partes podem se conectar com outras partes e com coisas insuspeitadas” (Paraiso, 2016,
p.231-232). Para acolher o corpo novidadeiro que chega, é preciso despir-se de pensamentos que aprisionam a diferenca
e bloqueiam seus movimentos de proliferacdo. E preciso, ainda, dispor-se a abertura incondicional: “para alguém que
ndo é esperado nem convidado, para quem quer que chegue, como um visitante absolutamente estranho, ndo
identificavel e imprevisivel, [...] totalmente outro” (Soares, 2010, p. 166). Esse gesto se evidencia no fragmento narrativo
a seguir.

O presente secreto, a carta de amor e o gesto hospitaleiro de boas-vindas a uma filha que chega

O aniversario de cinco anos de T. se aproxima. O desejo da crianga é claro: ganhar uma boneca da Barbie sereia. O
pai, Alex, recusa-se a dar o presente. A psicologa orienta Teuda a comprar a boneca e deixa-la guardada, esperando

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2008


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
tas no encontro com infancias trans BY

para ver o que acontece até o dia da festa. Teuda conversa com Alex, tenta convencé-lo. No dia da comemoragéo,
em meio a amigos proximos, o pai muda de ideia. “Ndo! Eu vou dar!”, decide. Escondido da crianga, com os olhos
marejados de emocgdo, escreve uma carta, que |é em voz alta, pouco antes de cantarem os parabéns: “Nesse
momento, eu estou abrindo o meu coragdo. Eu ndo sei se estou certo ou errado, mas eu sé quero a felicidade da
minha filha. A partir desse momento, minha filha, eu vou fazer de tudo para vocé ser feliz”. Em lagrimas, entrega a
crianga a boneca tdo sonhada, aquela que ja habitava suas fantasias amarradas por fitas de barbante, que |he fazia
companhia no hospital, que aparecia nos seus sonhos. “Eu nunca vi essa criancga tdo feliz na minha vida desde que
ela nasceu. [...] Nesse dia, eu posso falar que Ada comegou a nascer de verdade. Porque eu acho que ela estava
esperando que isso acontecesse para poder realmente deixar sair, entendeu? Estava esperando que o pai abragasse
a causa”, relata Teuda com emoc¢do. No mesmo dia, durante a festa, Ada busca uma sacola de fantasias trazida por
sua tia. A saia havia sido deixada de fora, por receio da desaprovacgdo do pai. As criangas se fantasiam de palhago
na sala. Uma das amigas de Ada, em gesto de cumplicidade, tira o vestido e o entrega a ela. Ada veste o vestido,
coloca o arquinho de noiva e anuncia: é um vestido de noiva. Naquele dia, Ada chegou e foi recebida. “Se vocé
assistir aos videos do aniversario, vocé fica emocionado com todos. Porque Ada nasceu ali. Ada nasceu”, conclui
sua mde.

Registro de conversa com Teuda, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 89-90.

Linhas de despedida, morte, luto e nascimento se entrelacam na pedagogia da hospitalidade inventada na
“poética do cotidiano” das familias cartografadas. A transicdo de género na infancia ndo é apenas o deslocamento de
uma identidade; é o atravessamento de forcas que colocam em jogo a vida e a morte, o luto e o nascimento, a
permanéncia e a partida. Hospedar quem chega implica também despedir-se daquilo que ja ndo pode permanecer.
Nesse horizonte, ndo ha pontos finais. A transicdo é uma travessia que escapa a linearidade. Afinal, “a linha nunca é
regular, o ponto é apenas a inflexdo da linha. Pois ndo sdo os comegos nem os fins que contam, mas o meio” (Deleuze,
2013, p. 205).

No meio, no entre, a vida se compde por agenciamentos que fazem coexistir tristeza e festa, perda e
nascimento, despedida e recomeco. Nesse entre-lugar, a pedagogia da hospitalidade se situa: como forca que
reconhece que, para acolher a vida que chega, é preciso deixar partir aquilo que ja ndo pode ficar. Mesmo vivendo em
regides distintas do pais, as linhas de vida e morte que atravessam duas familias, uma que se despede da filha sonhada
e outra que acolhe o nascimento inesperado de uma menina, conectam-se em nossa cartografia. Sdo experiéncias que
desestabilizam verdades naturalizadas sobre género, corpo, maternidade, paternidade e infancia. A transi¢cdo ndo é sé
das criangas: as familias também transicionam, deslocadas pela chegada de alguém que reconfigura os lagos e os
sentidos.

H3, na pedagogia da hospitalidade cartografada, um movimento continuo de germinagdo. Algo precisa morrer

|. “

para que outra coisa possa nascer ou renascer de outro modo. Como na cangao Drdo (1975), de Gilberto Gil: “tem que
morrer pra germinar, plantar n’algum lugar, ressuscitar no chdo, nossa semeadura [...]". Nesse sentido, o apego a um
nome e aos sentidos a ele atribuidos cede lugar a experiéncia de deixar partir. As tesouras, ainda que escondidas,
cortam os tecidos que tentam bloquear a passagem. A boneca guardada ndo espera apenas o dia do aniversario: ela
participa dos momentos de dor que antecedem a novidade do parto. A leitura da carta, a imprevisibilidade da mudanga,
a expectativa da festa e a Barbie sereia que passa das maos do pai para a filha culminam na insustentavel leveza da
felicidade: “Eu nunca vi essa crianca tdo feliz na minha vida”. Ada nasceu e, com ela, uma nova familia também
veio a luz. Para que Ada pudesse aparecer — ou “deixar sair”, como diz sua mde —, foi preciso que linhas de vida e
morte se tocassem, e que a casa se deixasse atravessar por esse outro que bateu a porta sem pedir licenca.

Butler (2019a) argumenta que “nem todos podem aparecer em uma forma corpérea” (Butler, 2019a, p. 14).
Para a filésofa, o “direito de aparecimento” na esfera publica ndo é distribuido igualmente para todos os corpos. As
corporalidades dissidentes de alguns individuos e populagdes, como as das pessoas trans, lésbicas, gays, bissexuais,
queer e intersexo, quando aparecem, correm o risco de serem eliminadas, posto que ndo possuem peso ontoldgico
para serem reconhecidas como vidas habitaveis. Entretanto, quando essas formas de vida precérias se agenciam a

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2009


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

forcas capazes de criar condi¢des concretas para as suas existéncias, outros horizontes podem ser desenhados. O
nascimento de Ada, seu aparecimento publico, é agenciado entre linhas que se abrem para a novidade da vida e para o
desejo de que ela seja feliz.

O pai, ao acolher a filha, anuncia: “Nesse momento, eu estou abrindo o meu coragdo. Eu ndo sei se estou certo
ou errado, mas eu s6 quero a felicidade da minha filha” (Registro de conversa com Teuda, transcrito no Didrio das
Acontecéncias, 2022, p. 89). Para isso, precisou deixar morrer convicgdes e preconceitos. Em um gesto de hospitalidade
incondicional, ele abre as portas do coragdo para a crianga trans que chega, mesmo sem compreendé-la por completo,
mesmo sem garantias. Talvez porque descobre que “é preciso tempo para compreender o que amar quer dizer”, como
sugere Lindon (2014, p. 15), em livro sobre o que viveu e aprendeu com Michel Foucault. Ada entende e sente essa
abertura. Seu pequeno corpo é tomado por uma “felicidade clandestina” (Lispector, 2016, p. 393) daquelas que chegam
sem aviso, que ndo pedem permissao, mas irrompem com forca e delicadeza, reinaugurando os dias e a vida.

Vestir o vestido da prima, nesse momento, é mais do que brincadeira: é a materializacdo de um desejo que,
enfim, pdde sair do esconderijo. E a primeira vez que Ada pode vestir um vestido sem sentir medo da reac3o do pai, sem
o peso dos “olhares da norma”. Olhares que, por tanto tempo, classificaram seu corpo como masculino e vigiaram o
cumprimento de um contrato prescritivo de género. Naquele gesto de cumplicidade entre amigas, o vestido deixa de
ser apenas uma roupa: torna-se passagem, afirmacdo, hospitalidade viva. Um acolhimento que desorganiza, atravessa
e transforma.

O nome Ada foi escolhido pela crianga, com o apoio atento de sua familia, em um processo pedagdgico que
demonstra como, na dinamica da hospitalidade, é preciso abrir espago para que o outro apareca em sua diferenca e se
nomeie por si mesmo. Apds a transicdo social de género, Teuda e sua filha aguardavam na sala de espera do consultério
da psicdloga, quando outra mae perguntou: “Vocé sé tem ela?”. Para Teuda, foi a primeira vez que alguém fora do seu
circulo préximo se referir a crianca como “ela”, e a pergunta a paralisou. Respondeu afirmativamente, mas sentiu medo
de que a mulher perguntasse o nome da menina, pois ainda ndo havia um nome definido. J& em casa, mae, pai e filha
se reuniram para conversar sobre a necessidade de escolher um nome. A criancga logo trouxe algumas opgdes: Bela,
Barbie ou Ada. O pai sugeriu: “Que tal pesquisarmos o significado desses nomes no Google?”. Ada adorou a ideia. Apds
a pesquisa, o significado do nome Ada encantou a menina, que afirmou com firmeza: “Meu nome é esse! Agora vocés
vdo me chamar de Ada” A m3e, com cuidado, ainda perguntou: “E esse mesmo, filha?”, e a resposta veio firme e
carregada de alegria: “E, 0 meu nome é esse!” (Registro de conversa com Teuda, transcrito no Didrio das Acontecéncias,
2022, p. 197).

Esse momento, marcado pela autonomia e pela escuta, é também uma celebracdo do encontro entre o
acolhimento e a alegria, afectos que, quando agenciados, produzem movimento e fazem a vida florescer. Como
aprendemos com Deleuze e Parnet (1998), “os poderes estabelecidos tém necessidade de nossas tristezas para fazer
de nds escravos” (Deleuze; Parnet, 1998, p. 75). Por isso, afirmar a alegria é, também, um gesto de resisténcia. A escolha
do nome ndo é apenas um rito de passagem, mas um ato de criacdo e liberdade, que produz alegria como forga que
faz a vida perseverar, apesar de tudo.

E nesse sentido que a pedagogia da hospitalidade se abre, agora, para pensar como agenciar alegrias, ndo
como expressdo de um sentimentalismo neoliberal, mas como afecto micropolitico e poténcia capazes de afirmar a
vida, mesmo em meio as tristezas e as normas que tentam diminui-la e subtrair suas forgas.

3.3 Agenciar alegrias

A pedagogia da hospitalidade agencia alegrias. Ela entende que “as formas de viver a educac¢do sdo hoje
insustentdveis, e se o0 que necessitamos é de alegrias, sdo necessarios pensamentos, raciocinios, sentimentos e
sensacOes que resistam as vergonhas e contestem as tristezas que se vivenciam em um curriculo” (Paraiso, 2016, p.
232). A alegria é um afecto afirmativo, que expande e potencializa a vida. Para Spinoza (2017), a “alegria é a passagem

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2010


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

do homem de uma perfeicdo menor para uma maior” (Spinoza, 2017, p. 141). O amor, na filosofia espinozista, também
¢ alegria, uma “alegria acompanhada” (Spinoza, 2017, p. 142) por todas as forcas que, entrando em relagdo com um
corpo, aumentam a sua intensidade. Assim, quando uma pedagogia e um curriculo sdo afectados pelo “sigho do amor”,
dispara-se uma linha de for¢a capaz de agenciar alegrias.

Um exemplo dessa poténcia afetiva foi relatado pela equipe multidisciplinar do Centro de Referéncia em
Atencdo Integral para Salude Transespecifica (CRAIST)4, que acompanhou a transicdo de género de Ada. Algum tempo
apo6s o aniversario da criancga, Alex, acompanhado por Teuda e Ada, expressou uma inquietacdo: “E se, ao chegar na
adolescéncia, ela decidir que ndo é isso e quiser voltar tudo atrds? A gente vai ter feito tudo isso por nada?”. A
coordenadora da equipe compartilhou conosco, em seu relato para a pesquisa, que essa era uma preocupacao
recorrente, especialmente por parte do pai. Para responder a inquietacdo, a profissional olhou para a crianca, que sorria,
e perguntou: “Esse sorriso é nada?”. Ao relatar o episédio, concluiu: “E isso, né? A gente garantiu uma infancia feliz. A
gente garantiu uma infancia protegida, né?” (Registro de conversa com a coordenadora do CRAIST, transcrito no Diario
das Acontecéncias, 2022, p. 342). A preocupacdo de familiares com um possivel arrependimento em relacdo a transicdao
de género na infancia também foi evidenciada na pesquisa de Costa Novo (2021), segundo a qual “ha forte ansiedade
em torno da ideia de que criancas possam ‘se arrepender’ de fazer a transicdo de género” (Costa Novo, 2021, p. 328).

Garantir uma infancia feliz, nessa linha de forca da pedagogia da hospitalidade, implica abandonar a
estabilidade como expectativa de futuro que aprisiona o presente. Sofia Favero (2020) interroga: “A que normalidade
serve esse anseio de que permanegamos as mesmas o tempo todo, e desde sempre?”. Discutindo o que estd em
questdo na armadilha teleoldgica da permanéncia de uma infancia trans, a autora provoca:

Até meus 17 anos de idade, ndo fui trans. E possivelmente nos proximos 17 anos eu deixe de ser, pois estou
negociando diariamente a minha identidade. N3o € isso que fazemos todos quando acordamos de manha? Caso
eu ndo queira uma velhice trans, pode ser que eu me depare com outro tipo de envelhecimento, mas nada disso
invalida uma juventude enquanto travesti. Por que com as criangas precisa ser tdo estavel? (Favero, 2020, p. 180).

A interrogacdo de Favero (2020) e a aposta da equipe do CRAIST na garantia de uma infancia feliz, desprovida
do anseio por permanéncia e estabilidade, indicam a necessidade, no ambito da pedagogia da hospitalidade, de acolher
o presente, a novidade, aquilo que ndo assegura continuidade nem estad preso a um destino como fatalidade. Isso
porque o presente é da ordem do que acontece em ato, do que esta em vias de se tornar e que, a qualquer momento, pode
ser arrastado por uma linha de fuga e entrar em devir, tornando-se outra coisa. Por isso, na tipologia dos afectos
elaborada por Spinoza, a esperanca é considerada uma paixao triste. Diz o fildsofo: “Com efeito, supde-se que quem estd
apegado a esperanga, e tem duvida sobre a realizagdo de uma coisa, imagina algo que exclui a existéncia da coisa futura
e, portanto, dessa maneira, entristece-se” (Spinoza, 2017, p. 144). A alegria, ao contrario, € uma paixdo que se abre
para acolher a imprevisibilidade e a contingéncia de uma vida.

Essa imprevisibilidade, por vezes, exige marcar o que esta mudando, deixar cair as folhas secas para que novos
rebentos possam nascer. O ritual de passagem que se instaura com a transicdo de género, na familia de Luna, se deu
de outro modo, com outros agenciamentos, como é possivel constatar no fragmento narrativo a seguir.

“Ndo vai crescer mais!”: cortando os prdprios cabelos como ritual de passagem

Numa noite quente de setembro, em Aracaju, portas e janelas estdo abertas para arejar o apartamento. Na varanda,
as plantas parecem mais vivas do que nunca. As folhas de samambaia, volumosas, enchem o pequeno espago com

40 Centro de Referéncia em Atencgdo Integral para Saude Transespecifica (CRAIST), vinculado ao Hospital de Clinicas da Universidade Federal de Uberlandia
(HC/UFU) —também conhecido como Ambulatério para Travestis e Transexuais —, foi criado em 2007. Desde entdo, tem atuado na formacdo de estudantes,
profissionais, pesquisadores e pesquisadoras para a atengdo em saude transespecifica, em consonancia com uma das estratégias de cuidado reconhecidas,
a partir de 2008, como Processo Transexualizador no ambito do Sistema Unico de Saude (SUS).

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2011


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
tas no encontro com infancias trans BY

uma energia selvagem, embora doméstica. Luna estd no quarto onde costuma dar aulas remotas, quando, no meio
de uma aula, percebe um movimento estranho: a crianga passa com uma pa e uma vassoura. “Deve estar varrendo
as folhas secas da samambaia, que sempre caem no chdo”, pensa. No entanto, o que a crianga varre sdo os préprios
cabelos. A cabeca esta cheia de buracos, como se seus cabelos tivessem sido cortados a for¢a; em algumas partes,
o comprimento ndo chega a um centimetro. Esta toda picotada. A mde, contudo, ndo percebe. Vai dormir
acreditando que a crianga havia apenas varrido as folhas da varanda. Na manhé seguinte, é acordada com a
pergunta: “Vocé ndo vai notar que eu cortei o cabelo?”. Luna abre os olhos devagar, como se ainda estivesse presa
a um universo onirico, e responde: “Criatural!!l Agora vai demorar um tempéao para crescer”. O menino retruca:
“Ndo vai crescer mais!”. As folhas secas cairam, foram varridas, e deram lugar a rebentos de novas folhagens.

Registro de conversa com Luna, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 73.

A producdo de um género, como afirma Megg Oliveira (2020), “tem nos cabelos um elemento simbdlico dos
mais importantes. Deixa-los crescer, em muitas sociedades, significa identificar-se como mulher, e corta-los é
aproximar-se de uma identidade masculina” (Oliveira, 2020, p. 204). Cortar os proprios cabelos, portanto, em
algumas experiéncias transmasculinas, pode constituir um rito de desidentificagdo com o género designado antes
mesmo do nascimento. Se os cabelos operam como uma “tecnologia do género” (Lauretis, 1994, p. 208) que produz
inteligibilidade a um determinado corpo, livrar-se deles pode se traduzir como um modo de desfazer esses investimentos
normativos. No episddio vivido por Luna e seu filho, esse gesto aparece carregado de risco e poténcia. Risco, porque
cortar os proprios cabelos, sem a supervisdo de um adulto, poderia ter comprometido sua integridade fisica. A mae,
mesmo tendo escondido as tesouras, ndo conseguiu impedir o impulso de transformagdo que atravessava o corpo da
crianga. Mas hd, também, poténcia: nesse corte abrupto, feito com as prdéprias maos, desorganiza-se o ja sabido e
instaura-se um tempo outro, de afirmacao e devir.

Nesse contexto, a pedagogia da hospitalidade, afetada pelo “signo do amor”, dispara uma linha de for¢a que
agencia alegrias. Isso porque em tal pedagogia ndo se exige coeréncia absoluta, permanéncia ou estabilidade para
reconhecer a legitimidade de uma vida e de um corpo em devir. Pelo contrario, a pedagogia da hospitalidade acolhe
gestos que, mesmo frageis ou improvisados, anunciam futuros que ainda ndo tém nome. A alegria, aqui, ndo é uma
emocdo rasa, mas um afecto afirmativo — aquilo que, como explica Spinoza (2017), aumenta a poténcia de existir. A
crianga que corta os proprios cabelos age em nome de uma alegria que exige passagem, um desejo de se ver, de se
reconhecer, de se afirmar no mundo.

Naguele momento, Luna ja ndo chamava o menino de D., nem utilizava nomes considerados femininos.
Tampouco adotava o masculino. Preferia palavras neutras: “criatura”, “crianca”, “raio de sol”, “Docas”. Este Ultimo era
um apelido de que ele gostava e que circulava entre colegas e funcionarios da escola: Doca, Docas, Doquinha. “E Docas
é meio... meio nem masculino, nem feminino, né? Ta ali no meio termo”, explica Luna. Quando o filho se vestia “todo
de menino”, chegava e perguntava: “T6 bonito?”. “Td uma belezura!”, respondia a mde. Depois pensava: “Belezura é
belezura. Belezura a gente diz pra qualquer género, ndo é?”. Outras vezes, elogiava dizendo: “Td uma lindeza. Porque
lindeza é lindeza..” (Registro de conversa com Luna, transcrito no Diario das Acontecéncias, 2022, p. 111). Esses
adjetivos neutros, cuidadosamente escolhidos, revelam uma forma de hospitalidade linguistica, um modo processual e
afetivo de se despedir de D. e acolher a crianga que ainda ndo tinha um nome, mas ja insistia em existir. Entre
delicadezas, hesita¢des e invencdes do cotidiano, Luna acompanhava o movimento da crianga sem tentar antecipar
nem conter seus gestos de invencdo de si. Um acontecimento, porém, logo convocaria a mae a tomar uma decisdo que
transformaria para sempre suas vidas. Vejamos a seguir.

“Docas, eu odeio tamarindo. Se vocé virar um tamarindo, eu ainda vou lhe amar, que dirds um menino bonito!”:
amar é gesto incondicional de hospitalidade

No final de setembro, pouco tempo depois do episddio com os cabelos, Luna esta trabalhando. Sobre a mesa, no
guarto que virou escritério e sala de aula durante a pandemia, hd uma pilha de livros e folhas de planejamento. O

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2012


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
tas no encontro com infancias trans BY

café ainda estd quente, exalando um cheiro quase bucdlico que atravessa o apartamento. A porta do quarto estd
aberta. A crianga, agora com seis anos, reina pela casa. Vai de um lado para o outro. Passa pela porta vérias vezes,
sem entrar. Ha siléncio em todos os comodos, uma urgéncia contida no ar. “Mae, quero falar com vocé”, diz, de
repente, uma voz infantil que rasga o siléncio. “Diga af, véil”, responde Luna, sem desviar os olhos da mesa. “E
sériol”, insiste a crianga. Luna entdo vira o corpo e repete: “Diga!”. A crianca estd de pé, perto da porta, abracada a
uma girafa de pellicia que tem desde bebé. Com um olhar muito sério e o queixo tremendo, segurando o choro,
pergunta: “Vocé ainda vai me amar se eu for um menino?”. Luna se levanta. Um siléncio lhe atravessa o corpo.
Aquela pergunta tdo esperada, tantas vezes ensaiada, parece, agora, ndo ter resposta pronta. Com os olhos
marejados, mas a voz firme, ela responde: “Docas, eu odeio tamarindo. Se vocé virar um tamarindo, eu ainda vou
Ihe amar. Que dirds um menino bonito!”. A crianca leva a m3o ao peito e continua: “E porque aqui dentro eu sou
um menino. Se vocé quiser me expulsar de casa...”. Luna desaba e abraca o filho com for¢a. Ambos choram. As
palavras “se vocé quiser me expulsar de casa” atravessam seu peito como uma flecha. A mée sente profundamente
a dor da crianca. Depois, ao narrar esse episddio em uma de nossas conversas, diz: “Porque, veja, tudo que ele tem
como universo € a casa. Ele ndo tem uma renda, ele ndo tem para onde ir. O mundo dele é a casa da mae e a casa
do pai. O mundo dele é esse.” Ainda abragada ao filho, com a voz embargada pelo choro, tenta traduzir em palavras
a promessa que seu corpo ja dizia: “O 12 é nosso. O 12 é a nossa casa! Eu trabalho para pagar o 12 para nés dois.
E nosso!”. Luna e seu filho moram no décimo segundo andar de um prédio em Aracaju. O “12” é como se referem
ao lar que construiram juntos, uma referéncia a cancao All Star, de Nando Reis, feita para Cassia Eller: “aperto o 12
que é o seu andar, ndo vejo a hora de te encontrar...”. Com a voz trémula, a crianca pede: “Me desculpe porque eu
sou estranho. Eu ndo queria ser estranho.” Luna ndo solta o menino. Seu abrago é um gesto inteiro de hospitalidade
incondicional, desejo de que seu corpo diga, mais do que as palavras: vocé é amado. “Me desculpe, me desculpe...”,
repete o menino, como se quisesse expulsar de si a culpa de ndo corresponder as expectativas sociais de género.
Mas a mde sabia, desde o primeiro instante, que ndo havia o que desculpar. Por isso, olha nos olhos do filho, acaricia
seu rosto pequeno, enxuga as lagrimas e diz com dogura: “Ndo precisa pedir desculpa. Vocé vai ser um menino
lindo! Vocé é um menino lindo.” Ao fim da conversa, pergunta: “Vocé quer que eu converse com seu pai?”; “Nao,
quem vai falar com meu pai sou eu.”; “E vocé quer que eu faga o qué?”; “Nada! Vocé me deixe resolver, sabe? Eu
falo para quem eu quiser. Entdo, nada! Deixe.” Apesar disso, Luna, movida pelo desejo de proteger e cuidar, antecipa
a conversa com o pai.

Registro de conversa com Luna, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 98-99.

Com a escuta dessas narrativas, acompanhamos os tracados errantes de uma infancia em transito, os
movimentos de uma crianga que caminha pela casa antes de encontrar palavras para se dizer. Ha algo que ela precisa
dizer, mas a urgéncia do que se passa entre ela e sua mae posterga a experiéncia do encontro. Ela desliza para um lado
e para o outro, em movimentos de ziguezague, como quem busca uma forma de anunciar-se. A girafa de pelUcia, colada
ao corpo, é companhia e abrigo nos instantes que antecedem a travessia de uma porta que, embora aberta, ainda guarda
o limiar do desconhecido. Para Derrida (2015), “a porta aberta é tudo, menos uma passividade” (Derrida, 2015, p. 44);
ela indica uma “maneira de falar, designa a abertura de uma exterioridade [...]” (Derrida, 2015, p. 44), um modo de
dizer “sim” ao que chega, mesmo quando ndo se sabe bem o que vird. Na casa de Luna, a porta aberta é signo de
hospitalidade e também um gesto de cuidado, pois permite que a mde acompanhe a criangca com os olhos, mesmo
enquanto trabalha.

Antes de entrar, a crianca caminha. Seu andar inquieto e os gestos de hesitacdo desenham no chdo da casa
linhas de fuga. Trata-se de linhas vivas, vibrateis, que convocam o pensamento, a pedagogia e o curriculo a lembrar que
“caminhamos sobre a terra, sempre desfazendo territérios, e construindo novos. [...] Por caminharmos, estamos
sempre chegando de novo, como o estrangeiro que bate a porta. Estamos a caminho do encontro” (Farias, 2018, p. 23).
Cada passo é uma microrresisténcia contra a fixidez. E nesse ritmo errante que, de repente, alguma coisa se passa,
linhas se cruzam, forcas se agenciam e o corpo atravessa a soleira. Ali se desenha ndo apenas uma cena doméstica:
repentinamente, a crianca “alcangou como que uma linha nova, uma terceira, uma espécie de linha de fuga, igualmente
real, mesmo que ela se faca no mesmo lugar [...]. E porque ndo temos mais nada a esconder que ndo podemos mais
ser apreendidos” (Deleuze; Guattari, 2012, p. 76).

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2013


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

O didlogo que se segue testemunha a forca de um amor capaz de hospedar a novidade de quem chega. Um
amor “hospitaleiro”, “incondicional”, nutrido da capacidade de dizer “sim ao outro” (Derrida, 2015, p. 40). Um amor
que, como explica Paraiso (2020), “é hospitalidade, é acolhimento, é signo que possibilita a relagdo na diferenca”
(Paraiso, 2020, p. 44). O amor, em uma pedagogia hospitaleira, é signo que impulsiona a albergar a multiplicidade
radical da vida. O amor é afirmativo e se move para a expansao, pois ao dizer “sim” a novidade do corpo estrangeiro
que chega, dispara uma linha que acolhe a vida em sua contingéncia e possibilidade. E forca que faz perceber que “a
vida no encontro com o outro, com o estrangeiro, com toda espécie de estrangeiro, € muito mais interessante, muito
mais afirmativa exatamente porque provoca, suspende o automatismo, introduz diferenca, libera a vida” (Farias, 2018,
p. 24). Nessa pedagogia, praticada por uma mae em devir-hospitaleiro, compreende-se que amar € receber “pelo gesto
do acolhimento, sem esperar que o hdspede seja, ou passe a ser, como aquele que hospeda” (Paraiso, 2020, p. 51).

Preciado (2020) observa que, muitas vezes, a “pessoa trans é representada como uma espécie de exilado que
deixou para trds o género que |he foi designado ao nascer (como quem abandona sua nagdo) e procura ser reconhecido
como cidaddo potencial de outro género” (Preciado, 2020, p. 221). Nesse sentido, o “estatuto da pessoa trans €, em
termos politicos-legais, semelhante ao do migrante, do exilado e do refugiado” (Preciado, 2020, p. 221). Em seu exilio
de género, a crianga pensa que pode ser expulsa de casa. O menino que chega se percebe como um estrangeiro em sua
propria casa. Farias (2018) lembra que “nascer é instaurar um estado de hospitalidade” (Farias, 2018, p. 84). A chegada
inesperada de uma crianga que nasce, ainda que planejada, instaura um estado que para existir necessita de condi¢des
de vida hospitaleiras. Quando esse nascimento se da por meio de uma transicdo de género, ele exige, novamente, que o mundo
reconfigure suas portas, suas palavras, seus modos de reconhecer e apreender a vida.

Esse nascimento, ndo raro, vem acompanhado de luto: luto por uma identidade que ja ndo é, por um nome
gue ndo nomeia mais, por expectativas que precisam ser desfeitas. Mas ao lado desse luto, uma linha que agencia
alegrias é tracada. Ndo aquelas que negam a dor, mas as que a atravessam e, mesmo assim, afirmam: “Vale a pena abrir
a porta, mesmo sem saber quem esta chegando”, como veremos no fragmento narrativo a seguir.

No quarto do 12: Do luto por D. ao amor pelo filho que chega

Algum tempo depois, o menino estd deitado em sua cama e Luna o coloca para dormir. “Boa noite, meu raio de
sol!l”, diz abragando-o com ternura e deixando um beijo em sua testa. Quando esta prestes a sair do quarto, escuta
a voz da crianga: “Me chame de meu filho, eu sou seu filho”. Luna sente a forga daquelas palavras na pele. Ela volta,
se aproxima da cama, abraga o menino novamente, olha fundo em seus olhos e refaz o gesto: “Boa noite, meu filho!
Vocé é meu filho!”. Fecha, entdo, a porta do quarto, desejando que aquele quarto tivesse “300 metros, 500 metros”
de distancia, para que o menino ndo ouvisse o choro que a tomava por inteira. Luna chora a noite toda. “Ai era
outro choro. Af era o luto realmente, era o luto de D.”, explica. “Naquele dia, quando eu fechei a porta, eu sabia que
D. ndo existia mais. E aquilo me doeu porque existia uma construcdo que tinha virado areia”. O medo era multiplo:
“Eu tinha medo de ndo saber amar aquele menino que estava chegando. Tinha medo de amar aquele menino que
estava chegando e esquecer minha filha. Tinha medo de agir como se aquele menino fosse uma crianca que eu
tivesse adotado em substituicdo a uma filha que morreu. Eu ndo queria isso. Mas eu tinha medo de agir assim. Eu
ndo sabia. Eu desconhecia o meu filho”, confessa. Foi ali, naquela noite, que se deu conta de que tudo havia
mudado: “N&o tinha mais o cabelo para pentear quando ele se sentava no meu colo. Ndo tinha mais uma caixa de
laco de fita. Ndo tinha mais meia-calca de abelhinha. Mas eu s6 me dei conta disso naquela noite”. Ainda assim,
naquele mesmo instante, tomou uma decisdo: iria lutar pelo filho. Guardaria tudo o que estava sentindo para olhar
depois. “Eu costumo dizer que ndo houve uma dor, houve um luto”, afirma. Um luto que, sé mais tarde, viria a ser
elaborado no processo terapéutico. Naquele momento, tanto ela quanto o pai decidiram acolher o filho e deixar as
proprias dores para depois.

Registro de conversa com Luna, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 105-106.

“Drdo, o amor da gente é como um grao, uma semente de ilusdo. Tem que morrer pra germinar [...]”. Assim
como na cancdo de Gil (1975), a morte € um signo que atravessa a relacdo entre mae e filho, e do qual também se pode

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2014


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
tas no encontro com infancias trans BY

aprender. A pedagogia da hospitalidade, que se movimenta em meio a atravessamentos e deslocamentos, também
conhece essa morte simbdlica: para acolher verdadeiramente, é preciso deixar morrer aquilo gque se projetava sobre o
outro. No caso de Luna, a despedida de D. inaugura o luto por uma construcdo de género cuidadosamente cultivada
desde o nascimento da filha: os lacos, os vestidos, a caixinha de fitas, o nome de rainha do frevo e do maracatu. Tudo
vira areia. A dor do luto ndo é apenas pela perda de uma identidade, mas pela instabilidade do amor que, de subito,
precisa reaprender a amar quem esta diante de si, e que sempre esteve, mas agora se anuncia de outra forma. E um
amor que se refaz, que se reconfigura para albergar o novo que chega.

Luna sente a dor de um género que é, aos poucos, desfeito. O pertencimento de género é tdo forte que perdé-
lo é perder a vida. Também sente medo de ndo saber amar o menino que chega. Tem medo de ama-lo e esquecer sua
filha. Arendt (2015) explica “que todos nds [que] chegamos ao mundo em virtude do nascimento, estamos aptos, como
recém-chegados e principiantes, a comegcar algo novo; sem o fator nascimento nem sequer saberiamos o que é a
novidade” (Arendt, 2015, p. 152). Nesse sentido, a chegada do menino é selada pela constatacdo de que tudo havia
mudado, mas também por uma decisdo: a de se colocar em luta por seu filho, que, algum tempo depois, escolhe como
nome Gael. A escolha aconteceu enquanto ele e a mde escutavam musica; a lista de reproducgdo, em modo aleatdrio,
comecou a tocar uma conhecida canc¢do do rock brasileiro. O menino, entusiasmado, comentou: “P6, Gael ¢ um nome
legal, e € nome de musica”. Luna, animada, concordou: “Gael é massal”. A partir daquele dia, todos e todas passaram a
chama-lo de Gael (Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 177).

Luna compartilha que esse processo, embora marcado por dor e sofrimento, foi profundamente pedagdgico:

17

Depois de alguns meses, compreendi que ndo existem duas pessoas. Existe uma sd. Mas levou um tempo para que
isso se tornasse realidade. Esse processo ndo foi simples nem facil, mas foi o melhor que consegui fazer naquele
momento. Eu sentia muito medo. E ndo queria que ele crescesse medroso. Muitas vezes, foi preciso dizer ao meu
filho: “Vocé ndo precisa ter medo de ninguém. Vocé precisa crescer forte. Sabe, o mundo ndo é cor de rosa. Mas
vocé pode se impor”. Agora que ele ja compreende as questdes de género implicadas em sua vida, costumo dizer:
“O mundo é dificil para as pessoas trans, mas vocé ndo é pior nem diferente de ninguém”. E é comum ouvir Gael
repetindo: “Eu ndo sou melhor nem pior do que ninguém”.

Registro de conversa com Luna, transcrito no Diario das Acontecéncias, 2022, p. 190.

O testemundo de Luna se soma aos de Omar, Teuda e Alex, que, a sua maneira, também transicionaram com
suas criangas. Foram convocados e convocadas a deixar morrer ndo apenas expectativas, mas roupas, objetos, nomes,
modos de ver e narrar a infancia. Esse morrer, no entanto, ndo é vazio. Ele abre espaco para o florescimento do que se
torna: para que Gael possa dizer, com orgulho, “eu sou o T da sigla e sou uma crianca feliz!” (Registro de conversa com
Luna, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 81); para que Ada possa experimentar a alegria de tornar-se
menina. A pedagogia da hospitalidade, nesse sentido, é feita de gestos cotidianos que abrem brechas para a alegria
existir, mesmo entre ruinas, escombros e dores. Ela ndo apaga a perda, mas a transforma em forca de criacdo.

A partir dessas experiéncias, tdo profundamente singulares quanto politicamente potentes, delineamos, no
tépico a seguir, algumas linhas de forca que apontam para a invencao de um curriculo de portas abertas. Um curriculo
gue ndo captura, mas escuta; que ndo fixa, mas acompanha; que ndo imp&e, mas deixa-se atravessar pelas infancias
em dissidéncias e pelas vidas que insistem em escapar do que foi previamente estabelecido. Um curriculo que, como
canta Gil (1975), sabe que é preciso morrer para germinar e que germina, ali, onde a alegria se torna presenca que
acolhe.

4. Para um curriculo de portas abertas: notas finais de um percurso

Tenho certeza de que Luna e Gael ainda vao inspirar muitas mdes, muitas familias. Eles precisam de voz e nds
seremos as outras vozes que os ajudardo a existir neste mundo que queremos mais amoroso e mais empatico. Eu

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2015


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

sonho em ver Gael brilhar. Ele disse que quer ser artista, pintor, e € assim que o imagino: iluminado, criando mundos
com as cores que carrega na alma. Quero vé-lo crescer e poder dizer, com orgulho, que fui sua professora. Que
acompanhei, desde cedo, sua caminhada, sua esséncia. Que ele teve o apoio de que precisava, que teve amor, que
teve quem o visse. Recentemente, Luna ficou arrasada com a noticia de uma crianga trans que teve sua casa
apedrejada. “Vai passar, Luna”, eu disse. “Nds vamos conseguir. Gael vai crescer amado, respeitado, querido por ser
qguem ele é, com esse jeito doce e amoroso que ja é dele. Nés ndo vamos permitir que algo assim acontega com
ele. Ele nos tem. E nds vamos lutar. Seja onde for, ele nos tem”. Gael vai vencer. Vai vencer porque é amado. Vai
vencer porque ndo caminha sé. E quem sabe um dia apareca no Fantastico, para mostrar a todos quem realmente
é: esse menino maravilhoso que nos ensina a cada gesto o que é viver com coragem. Luna e Omar dardo conta. Sdo
guerreiros. E sua missdo, talvez, seja essa: inspirar outras familias a amar seus filhos e filhas do jeito que forem.

Registro de conversa com a professora Lilian, transcrito no Didrio das Acontecéncias, 2022, p. 240.

A pedagogia da hospitalidade, tal como acompanhamos neste trabalho, configura-se como uma pratica de
ensinar que se abre a diferenca, acolhendo o inesperado, o estrangeiro e o que nem sempre tem um nome, uma
identidade e um rosto. Trata-se de uma pedagogia que se movimenta em uma tensdo constante entre o gesto de
acolhimento incondicional ao outro que chega e as condi¢cdes que organizam esse acolhimento no plano do possivel.
Longe de ser isenta de ambivaléncias, ela reconhece que todo gesto de receber o outro implica, também, uma relagdo
de poder, de estranhamento, de escolha e de risco. Ensinar e aprender, nessa pedagogia, sdo processos que implicam
abrir-se ao que desestabiliza, arriscar-se em encontros que desorganizam o ja sabido e acolher a presenca do outro sem
pretensdo de captura-lo.

Nessa perspectiva, a pedagogia da hospitalidade se inscreve como uma pratica que busca agenciar vidas e
poetizar o cotidiano por meio de aninhamentos, passagens e celebracées, movimentos que envolvem tanto o luto, a
saudade e o sofrimento quanto a novidade, a alegria e o renascimento. Trata-se de uma pedagogia que, operando com
o0 signo do amor, ndo tenta fixar o outro em uma identidade prévia ou esséncia, mas alberga sua presenca na diferenca.
Por isso, para existir e funcionar, a pedagogia da hospitalidade demanda a inven¢do de um curriculo de portas abertas,
isto é, um curriculo hospitaleiro, sensivel a estrangeiridade dos corpos infantis e capaz de afirmar a alegria do
movimento que toda diferenca anuncia.

O curriculo de portas abertas é a favor das conexdes e dos transitos entre diferentes espacos. Trata-se de um
curriculo que compreende que as linhas que se tragam em casa, na “poética do cotidiano” (Lopes, 2007, p. 83) das
criancas e suas familias, sempre podem se conectar a uma linha tragada por uma professora, por uma pedagogia, por
outra crianca ou por qualquer corpo sensivel as composicdes. Nesse curriculo, vidas se encontram e se agenciam. De
repente, a luta de uma mae, torna-se também a luta de uma professora. O signo do amor, disparado na pedagogia da
hospitalidade, contagia a escola e faz com que uma professora se sinta inspirada para amar, acolher e proteger.
Alguma coisa se passa, desfazendo, desconstruindo e desmontando “todas as formas dos curriculos, todos os
raciocinios que dividem e confinam, todas as verdades que aprisionam a diferenca” (Paraiso, 2016, p. 231).

Por ser um curriculo que gosta da abertura, o curriculo de portas abertas entende que “onde todas as portas
estdo fechadas [...] somos levadas a conhecer o mapa das brechas” (Mombacga, 2021, p. 14). Isso porque, ainda que os
poderes trabalhem incessantemente para endurecer e fechar os corpos, fixando-os em um segmento, é sempre possivel
gue um raio de luz passe pela fresta, que algo se mova e faga tremer um territério, que uma linha de fuga seja tracada
pela brecha, que forgas se agenciem produzindo vetores de desterritorializacdo. Afinal, “as coisas e os pensamentos
crescem ou aumentam pelo meio, e é ai onde é preciso instalar-se, & sempre ai que isso se dobra” (Deleuze, 2013, p.
205).

A abertura ao outro que chega é linha constitutiva desse curriculo. Trata-se, portanto, de um curriculo
hospitaleiro, que compreende que “so se pode apreender ou perceber o que receber quer dizer a partir do acolhimento
[...] aberto ou oferecido ao outro” (Derrida, 2015, p. 43). O outro, que figura como hdspede a ser recebido, é aquilo que
escapa, o estrangeiro que nao fala a mesma lingua, o corpo estranho que ndo é reconhecido pela gramatica da norma,

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2016


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

a crianga trans que reinvidica hospitalidade para seus modos de existéncia. O curriculo de portas abertas, nesse sentido,
aposta na diferenca e na alteridade. Isso porque deixar vir o outro implica tirar o foco da identidade e do pensamento
identitario, que produzem diferenciagdes, hierarquizacdes e oposicdes no curriculo, nas pedagogias e navida. Adiferenca,
aqui, implica “comportar-se em relacdo a algo que ndo tem semelhante ou equivalente [...]. Diz respeito aquilo que esta
em vias de se formar” (Paraiso, 2010, p. 19), ao que ndo tem um nome e que nao deseja ser capturado por uma esséncia
ou forma. No curriculo de portas abertas, o medo frente ao estrangeiro é substituido pela alegria em seu acolhimento.

Amoroso como é esse curriculo, constituido por saberes forjados na poética do cotidiano, ndo alimenta
“qualquer ambicdo de ter um desenvolvimento auténomo ou de tomar algum poder” (Corazza; Tadeu, 2003, p. 24). Ao
contrario disso, aposta na interdependéncia, na relacdo, na escuta sensivel do outro, na empatia e na
solidariedade. Curriculo-amoroso, aberto e hospitaleiro, agencia criangas, familias, professoras, psicélogas, desejos e
transitos “porque opera com multiplicidades acentradas e conecta-se com outras maquinas de pensar, de amar, de jogar,
de cantar, de morrer, com todas as que tém forgas vivas” [...] (Corazza; Tadeu, 2003, p. 24), para colocar em questdo a
indiferenca, a frieza e a hostilidade nos processos de ensinar e aprender.

Por reconhecer o “cardter historico, acidental, contingente dos valores” (Corazza; Tadeu, 2003, p. 45), o
curriculo de portas abertas gosta da “transcriacdo” e da “transvaloracdo de todos os valores”. Compreende que é
necessario “expor as condi¢Oes de criacdo dos valores vigentes, sua arbitrariedade, sua historicidade” (Corazza; Tadeu,
2003, p. 45) e se abrir para a criacdo e recriacdo de valores que tenham sabor e textura de vida, forjados na imanéncia
dos acontecimentos, na efemeridade do que estd de passagem, em transito, em devir. Os valores que constituem esse
curriculo sdo mundanos, como o amor. Amor que, para existir, precisa deixar morrer convicgdes, crengas e expectativas.

A pedagogia da hospitalidade, tal como foi cartografada neste artigo, ensina que a vida pede passagem e
acolhimento. E uma pedagogia tecida entre linhas de despedida, luto, alegria e renascimento, uma pratica de ensinar
que demanda um curriculo de portas abertas, no qual a alteridade, a relacdo e o acolhimento sdo exercicios éticos
movimentados pelo signo do amor. As criancas e suas infancias em dissidéncias sdo abrigadas por esse curriculo e
podem transitar com a liberdade de quem se sabe bem-vindo(a). Afinal, o que estd em jogo na pedagogia da
hospitalidade, bem como no curriculo que ela engendra, € a possibilidade de experimentar a alegria do transito, da
novidade e da vida. Um movimento que ndo se faz sem sofrimento, passagens, lutos e despedidas.

O curriculo de portas abertas, inventado na pedagogia da hospitalidade, atesta que muito pode ser feito
guando os corpos se abrem para o exercicio imanente de acolher quem chega. Acolher e amparar os modos de
existéncia forasteiros das criangas que precisam encontrar condi¢cdes materiais e simbélicas de hospitalidade para existir
na diferenca que as constitui. Esse curriculo ensina que a hospitalidade “exige que eu abra minha casa e ndo apenas
ofereca ao estrangeiro [...], mas ao outro absoluto, desconhecido, andnimo, que eu lhe ceda lugar, que eu o deixe vir,
que o deixe chegar, e ter um lugar no lugar que ofereco a ele, sem exigir dele nem reciprocidade [...], nem mesmo seu
nome” (Derrida, 2003, p. 23-25). Trata- se, portanto, de um curriculo que pratica a lingua das boas-vindas e do
acolhimento incondicional ao corpo estrangeiro que vem. Um curriculo que inventa uma gramatica outra, capaz de
ensinar a confabular mundos possiveis, nos quais seja possivel acolher a vida em sua multiplicidade. Mundos que ainda
ndo tém nome, mas que j& pedem passagem. Mundos que nascem quando uma porta se abre, quando um corpo é
bem-vindo, quando um gesto diz: “Fique. Aqui, vocé pode existir”.

Referéncias

ANAVITORIA. Amarelo, azul e branco. Composicdo: Ana Caetano e Vitdria Falc3o. Participacdo especial: Rita Lee. In: EMICIDA.
AmarElo - Ao Vivo [4lbum]. Sdo Paulo: Laboratério Fantasma / Sony Music, 2020. Faixa X. Duragdo aproximada: 3min.21s.

ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. Sdo Paulo: Perspectiva, 2013.
ARENDT, Hannah. Crises da Republica. S3o Paulo: Perspectiva, 2015.

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2017


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

BANDEIRA, Gabriel. A.; SEFFNER, Fernando. Futebol, género, masculinidade e homofobia: Um jogo dentro do jogo. Espaco
Plural, [S.1.], v. 14, n. 29, p. 246-270, 2013.

BRASIL. Canal Futura. Primeiros Anos. Temporada 1, episodio 4: Infancia trans. Rio de Janeiro: Fundacdo Roberto Marinho,
2021. 1 episddio (14 minutos), som, color. Participacdo de Gael e Luna. Disponivel em: https://globo-
play.globo.com/v/10076591/. Acesso em: 19 jun. 2025.

BUTLER, Judith. Problemas de Género: feminismo e subversdo da identidade. Rio de Janeiro: Civiliza¢do Brasileira, 2015.

BUTLER, Judith. Corpos em alianga e a Politica das ruas: notas para uma teoria performativa de assembleia. Rio de Janeiro:
Civilizagdo Brasileira, 2019a.

BUTLER, Judith. Deshacer el género. Buenos Aires: Paidds, 2019b.

CAYMMI, Dorival. Dora. In: Caymmi e o Mar [4dlbum]. Rio de Janeiro: Odeon, 1957. Faixa "Dora". Duragdo aproximada:
3min.33s.

CORAZZA, Sandra M; TADEU, Tomaz. Composi¢bes. Belo Horizonte: Auténtica, 2003.

COSTA NOVO, Arthur Leonardo. “Mde, Maria nunca existiu! Me chama de Jodo?” Uma andlise etnografica das relagdes de
familia e medicalizagdo nas experiéncias de “criancas trans”. Horizontes Antropoldgicos, v. 27, n. 60, p. 317-349, maio 2021.
DOI: 10.1590/50104-71832021000200011.

DELEUZE, Gilles; PARNET, Claire. Didlogos. Sdo Paulo: Escuta, 1998.

DELEUZE, Gilles. Espinosa: Filosofia Pratica. Sdo Paulo: Escuta, 2002.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platés: capitalismo e esquizofrenia 2. v. 3. Sdo Paulo: Editora 34, 2012.
DELEUZE, Gilles. Conversagdes. Sdo Paulo: Editora 34, 2013.

DELEUZE, Gilles. Diferenga e Repeticdo. Rio de Janeiro/Sdo Paulo: Paz e Terra, 2018.

DELEUZE, Gilles. Proust e os Signos. Sdo Paulo: Editora 34, 2022.

DERRIDA, Jacques; DUFOURMANTELLE, Anne. Anne Dufourmantelle convida Jacques Derrida a falar da hospitalidade. Sdo
Paulo: Escuta, 2003.

DERRIDA, Jacques. Adeus a Emmanuel Lévinas. Sdo Paulo: Perspectiva, 2015.
FARIAS, André Brayner de. Poéticas da Hospitalidade: ensaios para uma filosofia do acolhimento. Porto Alegre: Zouk, 2018.

FAVERO, Sofia Ricardo; MACHADO, Paula Sandrine. Diagndsticos benevolentes na infancia: criangas trans e a suposta neces-
sidade de um tratamento precoce. Revista Docéncia e Cibercultura, [S. |.], v. 3, n. 1, p. 102-126, 2019. DOI: 10.12957/re-
doc.2019.40481.

FAVERO, Sofia. Criangas trans: infancias possiveis. Salvador: Editora Devires, 2020.FAVERO, Sofia; MACHADO, Paula Sandrine;
FREITAS, Rafaela Vasconcelos. Corpo da crianca, corpo do adulto: um olhar sobre as revisdes diagndsticas que comp&dem
fronteiras entre pessoas trans. Sexualidad, Salud y Sociedad (Rio de Janeiro), n. 38, p. 22306, 2022. DOI: 10.1590/1984-
6487.5e55.2022.38.e22306.a.

FIETZ, Helena Moura; MELLO, Anahi Guedes de. A multiplicidade do cuidado na experiéncia da deficiéncia. Revista
Anthropoldgicas, n. 22, v. 29(2), p. 114-141, 2018. DOI: 10.51359/2525-5223.2018.238990.

FILHO, Evanilson Gurgel de Carvalho; MAKNAMARA, Marlécio. Falhas e rupturas de género e de sexualidade nos curriculos:
por onde passa a luz? In: PARAISO, Marlucy Alves; CALDEIRA, Maria Carolina da Silva (Org.). Pesquisas sobre Curriculos, Gé-
neros e Sexualidades. Belo Horizonte: Mazza Edi¢Bes, 2018. p. 345-362.

GARRETAS, Maria-Milagros Rivera. El amor es el signo: educar como educan las madres. Madrid: Sabina Editorial, 2012.
GIL, Gilberto. Drdo. In: Refazenda [dlbum]. Sdo Paulo: WEA, 1975. Faixa 3. Duragdo aproximada: 5min40s.

LAURETIS, Teresa de. A tecnologia do género. In: HOLLANDA, Heloisa (Org.). Tendéncias e impasses: o feminismo como critica
da cultura. Rio de Janeiro: Rocco, 1994. p. 206-241.

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2018


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX
https://globoplay.globo.com/v/10076591/
https://globoplay.globo.com/v/10076591/

Entre o estranho e o familiar: Pedagogia da hospitalidade e curriculo de portas aber- @
BY

tas no encontro com infancias trans

LINDON, Mathieu. O que amar quer dizer. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2014.

LISPECTOR, Clarice. Felicidade Clandestina. In: LISPECTOR, Clarice. Todos os contos. Rio de Janeiro: Rocco, 2016. p. 393-436.
LOPES, Denilson. A delicadeza: estética, experiéncia e paisagens. Brasilia: Editora Universidade de Brasilia; Finatec, 2007.
MOMBACA, Jota. Ndo védo nos matar agora. Rio de Janeiro: Cobogd, 2021.

OLIVEIRA, Megg Rayara Gomes. Nem ao centro nem a margem: corpos que escapam as normas de raca e de género. Salvador:
Editora Devires, 2020.

PARAISO, Marlucy Alves. Curriculo e Diferenca. In: PARAISO, Marlucy Alves (Org.). Pesquisas sobre Curriculos e Culturas: te-
mas, embates, problemas e possibilidades. Curitiba: Editora CRV, 2010. p. 15-29.

PARAISO, Marlucy Alves. Curriculo e relaces de género: entre o que se ensina e o que se pode aprender, Revista Linhas,
Florianépolis, v. 17, n. 33, jan./abr. 2016, p. 194-225.

PARAISO, Marlucy Alves. Curriculo e Cultura: “Gabriel e eu” ou o0 amor é o signo que faz a diferenca. In: PARAISO, Marlucy
Alves; SILVA, Maria Patricia (Org.). Pesquisas sobre Curriculos e Culturas: tensdes, movimentos e criacdes. Curitiba: Brazil
Publishing, 2020.

PEREZ, Gldria. A For¢a do Querer [telenovela). Direcdo geral: Pedro Vasconcelos. Producdo: TV Globo. Rio de Janeiro: TV
Globo, 2017. Exibicdo original: 3 abr. — 20 out. 2017.

PRECIADO, Paul B. Um apartamento em Urano: Crbnicas da travessia. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

RODRIGUES, Alexsandro; PRADO, Caio; ROSEIRO, Steferson Zanoni. Para te assombrar, aqui estamos: corpos nao recomen-
dados de criancas demasiadamente reais. In: RODRIGUES, Alexsandro. Crian¢as em dissidéncia: narrativas desobedientes da
infancia. Salvador: Editora Devires, 2018. p. 11-34.

LORENA, Jodo Paulo de. Didrio das Acontecéncias (2020-2023). Documento inédito de pesquisa cartografica, produzido no
ambito da tese de doutorado em Educacdo. Belo Horizonte: Programa de Pds-Graduagdo em Educagdo: Conhecimento e
Inclusdo Social — Universidade Federal de Minas Gerais, 2020-2024.

SILVA, Jo3o Paulo de Lorena.; PARAISO, Marlucy Alves. Cartografia para pesquisar curriculos e infancias em dissidéncias: um
exercicio experimental de invengdo. Acta Scientiarum. Education, v. 45, n. 1, p. €65889, 10 ago. 2023. DOI: 10.4025/actas-
cieduc.v45i1.65889.

SOARES, Victor Dias Maia. Hospitalidade e Democracia por vir a partir de Jacques Derrida. Ensaios Filosdficos, [S. 1], v. 2, p.
162-179, 2010.

SPINOZA, Baruch. Etica. Tradugdo de Tomaz Tadeu. Belo Horizonte: Auténtica, 2017.

Editor Responsavel: Alboni Marisa Dudeque Pianovski Vieira
Recebido/Received: 14.07.2025 / 07.14.2025

Aprovado/Approved: 09.10.2025 / 10.09.2025

Rev. Didlogo Educ., Curitiba, v. 25, n. 87, dez. 2025 2019


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.7213/revdireconsoc.v16i1.XXXXX

