
http://dx.doi.org/10.7213/cda13n23p330343 

Os 30 anos da carta encíclica Ut unum 
sint e o apelo à necessária reforma no 
papado 
The 30th anniversary of the encyclical letter 
Ut unum sint and the call for necessary 
reform in the papacy 

 

Tiago Cosmo da Silva Dias1 

 

Resumo 

O papa João Paulo II (1978-2005) escreveu, em 1995, a carta encíclica Ut unum sint visando 

celebrar os 30 anos da promulgação do decreto Unitatis redintegratio, do Concílio Vaticano II 

(1962-1965), que operou uma reviravolta na compreensão da Igreja acerca do ecumenismo. Na 

prática, a encíclica não contém novidade alguma, inclusive do ponto de vista doutrinal. Porém, 

acabou por ganhar uma relevância pelo fato de, abertamente, Wojtyla solicitar auxílio aos bispos 

e teólogos para pensar uma maneira de reformar o ministério petrino, de modo que o papa realiza 

proficuamente a sua missão de pastor da Igreja universal. O pedido permanece atual, visto que, 

concretamente, o modus operandi do ministério petrino segue o mesmo de sua época e, portanto, 

deve se revisitado para, quiçá, encontrar reflexão e aplicabilidade na Igreja hoje. 

 

Palavras-chave 

Encíclica Ut unum sint. Papa João Paulo II. Reforma do papado.  

 

Abstract 

In 1995, pope John Paul II (1978-2005) wrote the encyclical letter Ut unum sint to celebrate the 

30th anniversary of the promulgation of the decree Unitatis redintegratio of the Second Vatican 

Council (1962-1965), which revolutionized the Church’s understanding of ecumenism. In 

practice, the encyclical contains nothing new, including from a doctrinal standpoint. However, it 

gained relevance due to the fact that Wojtyla openly requested help from bishops and theologians 

in devising a way to reform the petrine ministry so that the pope could effectively carry out his 

mission as pastor of the universal Church. This request remains relevant, since, concretely, the 

modus operandi of the petrine ministry remains the same as in his time and, therefore, should be 

revisited to perhaps find reflection and applicability in the Church today. 

 

Keywords 

Encyclical Ut unum sint. Pope John Paul II. Reform of the papacy. 

 

INTRODUÇÃO 

Karol Wojtyla nasceu no dia 18 de maio de 1920, em Wadowice, um pequeno centro 

distante de Cracóvia. O pai era oficial do exército; a mãe, uma mulher muito religiosa, mas de 

saúde frágil, que faleceu quando Karol tinha apenas 9 anos. Em 1941, ainda jovem, o futuro papa 

também perdeu o pai. Em 1939, assistiu a Polônia ser agredida e subjugada pelos nazistas e 

exército vermelhos (soviéticos). A experiência polonesa, sob o domínio marxista, teve um papel 

importante na sua orientação cultural, inclusive na postura antimarxista e anticoletivista do futuro 

 
1 Doutor e mestre em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Bacharel em 

Teologia e em Filosofia pela Faculdade Paulo VI. Professor da Faculdade Dehoniana e da Faculdade Paulo 

VI. Contato: tiago.cosmo@dehoniana.online.  

mailto:tiago.cosmo@dehoniana.online


Os 30 anos da carta encíclica Ut unum sint e o apelo à necessária reforma no papado 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 331 

pontífice. Em 1946, recebeu a ordenação sacerdotal. Em 1950, foi-lhe pedido para fazer o 

doutorado em Filosofia, o que aceitou de bom grado. Conseguida a licença para o ensino, em 

1953 passou a lecionar na Universidade Católica de Lublin, função que exerceu até 1958, quando 

foi eleito bispo auxiliar de Cracóvia, da qual, em 1964, tornou-se o arcebispo e, em 1967, elevado 

a cardeal pelo amigo, o papa Paulo VI (1963-1978), tendo sido eleito papa na quarta votação do 

conclave, no dia 16 de outubro de 1978. Era o primeiro papa não italiano dos últimos 455 anos 

(até 1978). 

 Ao assumir o ministério petrino, na homilia da missa do início de seu pontificado, João 

Paulo II fez memória do fato de que seu antecessor imediato recusou ser coroado, e quis manter 

a tradição iniciada. 

 

O papa João Paulo I, cuja memória ainda está tão viva nos nossos corações, 

houve por bem não querer o trirregno; e hoje igualmente o declina o seu 

sucessor. Efetivamente, não é tempo em que vivemos tempo para se retornar a 

um rito e àquilo que, talvez injustamente, foi considerado como símbolo do 

poder temporal dos papas. O nosso tempo convida-nos, impele-nos e obriga-

nos a olhar para o Senhor e a imergir-nos numa humilde e devota meditação 

do mistério supremo do mesmo Cristo (João Paulo II, 1978). 

 

 Na carta encíclica Redemptor hominis, de 4 de março de 1979, João Paulo II escreveu: 

 

Escolhi os mesmos nomes que havia escolhido o meu amadíssimo predecessor 

João Paulo I. [...] E ao escolhê-los assim, em seguida ao exemplo do meu 

venerável predecessor, desejei como ele também eu exprimir o meu amor pela 

singular herança deixada à Igreja pelos sumos pontífices João XXIII e Paulo 

VI; e, ao mesmo tempo, manifestar a minha disponibilidade pessoal para a 

desenvolver com a ajuda de Deus. [...] João XXIII e Paulo VI constituem uma 

etapa, à qual desejo referir-me diretamente, como a um limiar do qual é minha 

intenção, de algum modo juntamente com João Paulo I, prosseguir no sentido 

do futuro, deixando-me guiar por confiança ilimitada e pela obediência ao 

Espírito, que Cristo prometeu e enviou à sua Igreja (João Paulo II, 1979). 

 

 De fato, Wojtyla participou ativamente do Concílio Vaticano II, dando uma preciosa 

colaboração para a elaboração da constituição pastoral Gaudium et spes e do decreto sobre a 

liberdade religiosa, Dignitatis humanae.  

Todavia, o momento histórico no qual o pontificado de João Paulo II se enquadrou foi 

delicado. Na Igreja, emergiram fortes contrastes entre conservadores e progressistas: o primeiro 

grupo encontrou representação no bispo Lefebvre (1905-1991), que foi estimulado à criação de 

uma Igreja cismática; o segundo era conduzido por teólogos que, de certa forma, sentiam-se livres 

para expor seus diferentes pontos de vista. Nesse aspecto, seu pontificado se dedicou ao 

refreamento e até à repressão de interpretações e práticas consideradas progressistas do Concílio 

(McBrien, 2013, p. 390). Talvez por traumas em relação a Polônia comunista, João Paulo II 

estabeleceu o estilo mais monárquico do papado, com toda a autoridade centralizada no Vaticano. 

Em linhas gerais, o que se assistiu foi uma tendência de enquadrar o episcopado e as igrejas locais, 

retirando-lhes a autonomia. 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

332 ISSN 2595-8208 

Nesse sentido, os anos de pontificado de João Paulo II foram marcados, inclusive, por 

perseguições duras a teólogos que propusessem um caminho diferente do europeu para 

interpretação e leitura dos fatos e do Evangelho. Rodou o mundo, por exemplo, a cena na qual 

João Paulo II repreendeu publicamente o padre Ernesto Cardenal, em 1983, na visita a Nicarágua, 

apontando-lhe o dedo no rosto.  

Apesar de tudo, não se pode negar que, para o caminho ecumênico, o papa polonês deu 

saltos extraordinários. Aqui a proposta é deter-se sobre um dos documentos, nesse sentido, 

visando a resgatar suas principais ideias e, acima de tudo, atualizando o pedido feito por João 

Paulo II, de uma revisão no ministério petrino. 

 

1 OS 30 ANOS DA CARTA ENCÍCLICA UT UNUM SINT 

A carta encíclica Ut unum sint foi publicada pelo papa João Paulo II no dia 25 de maio 

de 1995, celebrando os 30 anos da promulgação do decreto Unitatis redintegratio, do Concílio 

Vaticano II. É importante lembrar que esse documento representou um verdadeiro giro 

copernicano no que diz respeito à causa ecumênica, porque até então a Igreja Católica Apostólica 

Romana não só não participava de iniciativa alguma que contivesse esse espírito, como também 

proibia os fiéis de fazê-lo. Na encíclica Mortalium animos, por exemplo, do papa Pio XI (1922-

1939), os ecumenistas foram chamados de panchristiani (MA 5), e afirmou-se que “a Santa Sé 

não pode, de modo algum, participar de suas assembleias e que, aos católicos, de nenhum modo 

é lícito aprovar ou contribuir para estas iniciativas: se o fizerem concederão autoridade a uma 

falsa religião cristã, sobremaneira alheia à única Igreja de Cristo” (MA 10). Mesmo a então 

Congregação do Santo Ofício, no dia 8 de julho de 1928, à consulta se “era permitido aos católicos 

assistirem, ou interessarem-se por reuniões, agrupamentos, conferências, ou sociedades de não 

católicos, que tenham por objetivo reunir sob um só pacto religioso todos aqueles que de alguma 

forma reivindicam o nome de cristãos”, respondeu non licet (DH 2199).  

Nesse sentido, o decreto Unitatis redintegratio foi, verdadeiramente, uma imensa 

reviravolta na vida da Igreja no que tange à temática do ecumenismo, especialmente porque 

empreendeu uma compreensão positiva da causa e reconheceu a divisão como escândalo para o 

mundo, pedindo perdão a quem houvesse ofendido no decorrer da história (UR 1-3). Desse modo, 

diferentemente da compreensão que havia até então, o concílio entendeu como movimento 

ecumênico quaisquer atividades ou iniciativas que favorecessem a unidade dos cristãos, 

estabelecendo, porém, dois parâmetros. 

1) Essas atividades e/ou iniciativas são suscitadas e ordenadas, ou seja, a Igreja não é o agente 

principal do ecumenismo. A unidade é, acima de tudo, dom de Deus, razão pela qual quem 

provoca ou impulsiona para esse movimento é o Espírito; Ele é quem suscita na Igreja o 

movimento nessa direção, ao mesmo tempo em que organiza essas atividades. Na prática, o 

decreto deixou claro que, de antemão, é impossível realizar qualquer trabalho ecumênico se, antes, 

não se compreende que o sujeito dele é o próprio Deus, e não a Igreja. 



Os 30 anos da carta encíclica Ut unum sint e o apelo à necessária reforma no papado 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 333 

2) Essas atividades são assim realizadas “de acordo as várias necessidades da Igreja e 

oportunidades dos tempos”, o que flexibiliza a causa, no sentido de compreender que, para cada 

época, o empenho na causa ecumênica poderá ser mudado, porque a própria sociedade, às vezes, 

parece querer encaminhar-se para uma determinada direção. A Igreja, embora não seja do mundo, 

está nele, razão pela qual também caminha com ele, já que as alegrias e as esperanças, as tristezas 

e as angústias dos homens de hoje são também as dos discípulos de Cristo (GS 1). 

Por isso, na prática, o decreto sobre o ecumenismo é, para a história ecumênica, uma 

espécie de recorte na Igreja católica, ainda que não se deva esperar, de uma leitura analítica do 

documento papal, novidades ou aprofundamentos da compreensão da doutrina conciliar. Na 

prática, o papa polonês pretendia repropor o que queria o Vaticano II, sobretudo pela proximidade 

do ano 2000, comemoração da encarnação do Filho de Deus (UUS 1). A ocasião, portanto, era 

mais do que significativa, sobretudo quando se recorda que a unidade é, em primeiro lugar, desejo 

do próprio Jesus, colocada inclusive como condição para a fé: “que eles sejam um para que o 

mundo creia que tu me enviaste” (Jo 17,21). Sem sombra de dúvidas, o fato de o lema do 

ecumenismo se situar em um contexto bíblico no qual Jesus ora, revela, minimamente, duas 

coisas: 1) que a unidade é realmente dom do Pai, confiado à Igreja pela ação do Espírito; 2) 

partindo da própria construção do texto, o pedido de Jesus indica que, quanto mais unidos 

estiverem os cristãos, mais atrativa será a proposta do Evangelho à humanidade, porque a 

comunhão é, concretamente, atrativa. No cenário atual, sobretudo, de tanta divisão e polarização, 

um cenário em que se vive a unidade plural é, sem dúvidas, impulsionador para todas e todos. 

Além de fatores teológico-dogmáticos, inclusive já fiel ao que pediu o decreto Unitatis 

redintegratio, o papa João Paulo II escreveu que, enquanto sinal do tempo, o que lhe moveu a 

escrever o documento foi o testemunho dos mártires.  

 

Estes nossos irmãos, irmanados na generosa oferta de suas vidas pelo Reino de 

Deus, são a prova mais significativa de que todo elemento de divisão pode ser 

vencido e superado com o dom total de si próprio à causa do Evangelho. Se 

querem verdadeira e eficazmente fazer frente à tendência do mundo a tornar 

vão o mistério da redenção, os cristãos devem professar juntos a mesma 

verdade sobre a cruz. A corrente anticristã propõe-se a dissipar o seu valor, 

esvaziá-lo do seu significado (UUS 1). 

 

 O martírio é, em última análise, o ápice do testemunho cristão. É voltar os olhos para 

tantas e tantos que, no decorrer da história do cristianismo, optaram por entregar a vida em vez 

de negar a fé que, em algum momento, haviam abraçado. Essa realidade, sempre semente para 

novos cristãos, atinge não apenas a Igreja católica e, portanto, congrega de fato os discípulos de 

Cristo. Nesse espírito, poucos anos depois da redação da encíclica, em 2001, João Paulo II inseriu 

no martirológio romano alguns santos das igrejas ortodoxas e ortodoxas orientais que viveram 

após o cisma de 1054, como os santos eslavos Teodósio e Antônio de Pecherska (século XI), 

Estevão de Perm’ e Sérgio Radonezh (século XVI). Também em 2015, o papa Francisco (2013-

2025) proclamou Doutor da Igreja o santo armênio Gregório de Narek, que vivera no século X. 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

334 ISSN 2595-8208 

Em maio de 2023, outros 21 mártires coptas da Líbia foram inseridos no martirológio romano. 

Em 2021, o papa argentino havia se referido a esses irmãos como santos para todos os cristãos. 

Na prática, portanto, dar a vida pelo Evangelho atinge não as igrejas, mas os cristãos. 

Na prática, porém, se com a encíclica o papa polonês pretendia uma reproposta, isso 

significa que é a Ut unum sint é um documento de índole essencialmente pastoral, como um 

contributo ou apoio para os esforços de todos os que trabalham pela causa da unidade (UUS 3). 

Logo, os princípios para o ecumenismo permaneciam no decreto Unitatis redintegratio; João 

Paulo II sentiu-se impelido a falar sobre a causa ecumênica porque entendia que era sua tarefa 

como bispo de Roma, ainda que esclareça, já no início, que a rocha firme e perene sobre a qual a 

Igreja se funda é Jesus Cristo, seu Senhor (UUS 4). 

 Para isso, porém, na perspectiva de Wojtyla, era preciso: superar o peso das 

incompreensões herdadas do passado, e os equívocos e preconceitos de uns para com os outros; 

superar a inércia, a indiferença e um conhecimento recíproco insuficiente; o empenho ecumênico 

deve funda-se na conversão dos corações e na oração, induzindo à necessária purificação da 

memória histórica; reconsiderar juntos o doloroso passado e as feridas que, continuamente, ainda 

provoca (UUS 2). 

Segundo João Paulo II, a unidade é dada por Jesus à Igreja; logo, não é um elemento 

acessório, mas está no centro de sua obra. Por isso, “Deus quer a Igreja, porque Ele quer a unidade, 

e na unidade exprime-se toda a profundidade da sua ágape” (UUS 9). A meta, no fundo, é chegar 

o momento de reconhecer que os fiéis são um porque, no Espírito, estão em comunhão com o 

Filho e, n’Ele, com o pai. Logo, ut unum sint: existe um significado profundo na oração de Jesus. 

Na prática, portanto, “acreditar em Cristo significa querer a unidade; querer a unidade significa 

querer a Igreja; querer a Igreja significa querer a comunhão de graça que corresponde ao desígnio 

do pai deste toda a eternidade” (UUS 9). 

Nesse sentido, o movimento a favor da unidade não é uma espécie de apêndice que vem 

se juntar às demais tarefas eclesiais; antes, ele pertence organicamente à sua vida e ação, devendo 

permeá-la no seu todo e ser como que o fruto de uma árvore sadia e viçosa até alcançar o seu 

pleno desenvolvimento (UUS 20). 

Um detalhe a se mencionar é o fato de que, na compreensão do concílio, para que esse 

conjunto de iniciativas pudesse paulatinamente cumprir o seu objetivo, era preciso seguir, 

minimamente, quatro passos: a) eliminar palavras e juízos que não correspondessem com a 

verdade, com relação aos irmãos separados; b) o diálogo entre peritos, de ambas as confissões, de 

modo que ambos conhecessem melhor a doutrina do outro e pudesse, daí, emanar um diálogo 

efetivamente mais profícuo; c) colaboração no campo da ação social, uma vez que numerosos 

apelos da sociedade hoje são, na prática, de grande parte dos seres humanos e não apenas dos 

cristãos; d) onde fosse possível, que os cristãos de diferentes igrejas e comunidades eclesiais se 

reunissem em oração unânime. Essa ordem, por assim dizer, ainda que não quisesse estabelecer 

uma lista de prioridades, na prática queria dizer algo: não há, por exemplo, oração comum em 



Os 30 anos da carta encíclica Ut unum sint e o apelo à necessária reforma no papado 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 335 

canto algum que dê fruto se não há disponibilidade de coração para o diálogo se os preconceitos 

historicamente enraizados não forem gradativamente sendo superados. 

Para João Paulo II, porém, em primeiro lugar, deveria vir a oração comum, pois: por meio 

dela crescerá a consciência de que é menor o que os divide, em relação ao que os une (UUS 22); 

ela induz a ver com olhos novos a Igreja e o cristianismo. Unem-se em Cristo, confiando-lhe o 

futuro da unidade e da comunhão (UUS 23, 26); a oração ecumênica está a serviço da missão 

cristã e da sua credibilidade – é como se voltássemos à quinta-feira santa (UUS 23); ela permite 

voltar à verdade evangélica, de que o pai é um só (UUS 26). 

É, no mínimo, curiosa essa inversão que João Paulo II faz. Na verdade, o papa polonês 

sempre tendeu a crer mais na ação da graça. É claro que jamais se poderá comparar qualquer 

esforço humano com o auxílio que Deus dá às mulheres e aos homens, sob pena de se cair numa 

espécie de pelagianismo. No entanto, a questão é que, para alguns, a atitude orante basta por si 

mesma, justificando uma possível inércia: nossa parte é apenas rezar; o restante, Deus realiza. 

Não é por aí. Não foi à toa que o decreto Unitatis redintegratio deixou por último a oração comum. 

O concílio entendeu que era preciso, primeiro, superar os preconceitos pré-enraizados. Wojtyla 

já cria que, por si só, a oração comum já seria um sinal ou um testemunho. São visões distintas.  

Todavia, a questão é que o papa polonês acreditava nessa perspectiva porque já havia 

recolhido frutos nesse caminho: no dia 6 de dezembro de 1987, em um encontro, em Roma, com 

o patriarca Dimitrios, João Paulo II professou o símbolo niceno-constantinopolitano na sua forma 

original ao mesmo tempo em que o patriarca, em grego (omitindo, portanto, o Filioque, causa 

importante de divergência entre católicos e ortodoxos). 

No entanto, nem só de oração vive o ser humano. Ainda segundo João Paulo II, aparece 

também como fundamental o diálogo. O papa afirma que o ser humano não pode se encontrar 

senão no sincero dom de si mesmo (GS 48). O diálogo, então, é passagem obrigatória do caminho 

a percorrer para a autorrealização humana, tanto do indivíduo como da sociedade humana (UUS 

28). Por isso, é preciso passar da posição de antagonismo, na qual um e outro se reconheçam 

como partes, para o momento em que cada uma das partes pressuponha a vontade de reconciliação 

do seu interlocutor, de unidade na verdade (UUS 29). Nesse sentido, a unidade dos cristãos é 

possível com a condição de estarmos humildemente conscientes de termos pecado contra a 

unidade e, portanto, necessitados de conversão (UUS 34). 

 

2 O CHAMADO À REFORMA NO MINISTÉRIO PETRINO 

Desde o início de seu pontificado, o papa João Paulo II teve uma atenção particular pelo 

Grande Jubileu do ano 2000 e, nele, pela questão ecumênica. Grande parte do reaquecimento do 

debate em torno do primado petrino nos últimos anos pode ser creditado ao reconhecimento que 

o papa polonês realizou: na prática, ele se mostrava bastante consciente das dificuldades causadas 

pelo exercício do primado e, para algumas igrejas, do próprio primado em si.  

Ainda na introdução da carta encíclica Ut unum sint, João Paulo II escreveu: 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

336 ISSN 2595-8208 

 

Eu mesmo tenciono promover todo e qualquer passo útil a fim de que o 

testemunho da comunidade católica inteira possa ser compreendido em toda a 

sua pureza e coerência, sobretudo na perspectiva daquele encontro que espera 

a Igreja no limiar do novo milênio, hora excepcional em vista da qual ela pede 

ao Senhor que a unidade entre todos os cristãos cresça até chegar à plena 

comunhão. [...] Este é um precioso compromisso do bispo de Roma enquanto 

sucessor do apóstolo Pedro. [...] De fato, quando o próprio Cristo confiou a 

Pedro esta missão especial na Igreja e lhe recomendou de confirmar os irmãos, 

deu-lhe ao mesmo tempo a conhecer a sua debilidade humana e uma particular 

necessidade de conversão: “e tu, uma vez convertido, fortalece os teus irmãos” 

(Lc 22,32). [...] Na nossa época ecumênica, caracterizada pelo Concílio 

Vaticano II, a missão do bispo de Roma visa particularmente lembrar a 

exigência da plena comunhão dos discípulos de Cristo. O bispo de Roma há de 

ser o primeiro a fazer sua, com fervor, a prece de Cristo pela conversão que é 

indispensável a “Pedro” para poder servir os irmãos (UUS 4, grifo do autor). 

 

Essas palavras, de índole introdutória, prepararam o cenário para o que é, talvez, a parte 

mais significativa de toda a carta encíclica, quando, nos parágrafos de 88 a 96, João Paulo II tratou 

especificamente do tema do ministério da unidade do bispo de Roma. O ponto de partida foi 

extraordinário: ele reconhecia que, entre todas as igrejas e comunidades eclesiais, a Igreja católica 

estava consciente de ter conservado o ministério do sucessor de Pedro, o bispo de Roma, 

constituído, como afirma a constituição dogmática Lumen gentium, como “perpétuo e visível 

fundamento da unidade” (LG 23). Aqui, no fundo, repousa o maior problema: ad intra, é inegável 

que para os católicos o papa é a referência de unidade eclesial; ad extra, no entanto, o próprio 

João Paulo II escreveu que só a Igreja católica tinha consciência de ter preservado esse ministério, 

o que significa que as demais igrejas e comunidades separadas não o reconhecem enquanto tal. 

Aqui, contudo, vale retomar uma distinção importante, do próprio Vaticano II, para explicar como 

se dá a leitura do ministério do bispo de Roma. 1) O concílio entendeu como Igreja apenas as 

comunidades nas quais se preserva, de forma íntegra, a substância eucarística e a sucessão 

apostólica, razão pela qual o termo refere-se, exclusivamente, as igrejas ortodoxas. As igrejas 

ortodoxas reconhecem, sim, a importância do bispo de Roma enquanto tal. Não concebem, porém, 

que haja no papado uma monarquia com jurisdição sobre toda a Igreja. Em outras palavras, essas 

igrejas fazem a distinção entre o primado de honra e o de jurisdição, à semelhança com o que 

aconteceu no primeiro milênio da era cristã, com a pentarquia. 2) As comunidades separadas são, 

para o Vaticano II, aquelas que mantém já uma unidade em virtude do batismo que validamente 

celebram e, em geral, referem-se ao conjunto das comunidades que se separaram em virtude dos 

acontecimentos conhecidos como Reforma protestante, no século XVI. Nesse caso, o problema é 

mais profundo, porque, para estes, não se reconhece o papado porque, inclusive, é justamente esse 

ministério um dos principais aspectos que estabeleceu a discordância com a Igreja católica. Em 

uma de suas teses, por exemplo, Martinho Lutero escreveu que a Igreja não precisa de chefe 

visível, porque Cristo é seu verdadeiro chefe. 

Fato é que, concretamente, a Igreja católica ainda busca o fundamento para legitimar o 

ministério petrino na tradicional confissão de fé de Pedro (Mt 16,17-19). Talvez, a questão do 



Os 30 anos da carta encíclica Ut unum sint e o apelo à necessária reforma no papado 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 337 

bispo de Roma não esteja tanto no que ele representa, mas sim de onde se tiram as premissas para 

argumentar que o papado deve ser exatamente como é hoje. Uma leitura mais histórica e menos 

dogmática ajuda a enxergar que há uma distinção profunda entre o carisma petrino e o papado 

em si. De fato, Pedro é o primeiro a professar a fé e recebeu proeminência nos evangelhos. 

Todavia, daí extrair toda uma teologia que configure o papado aos moldes de hoje – inclusive 

com a batina branca, na cabeça de alguns – é cometer um anacronismo sem igual. O que se quer 

dizer é que o papado é, acima de tudo, uma construção histórica, diferente do carisma petrino, 

que é claro nos evangelhos. Apenas para ficar em um fato que comprova essa tese, foi somente a 

partir do século VIII que o bispo de Roma se tornou um chefe de Estado. Até então, ele era apenas 

o papa. Depois, porém, de acordos políticos entre o papa Estevão II e o rei dos francos Pepino, o 

Breve, é que nasceram os estados pontifícios, que perduraram na história até 1870, quando se 

constituiu o Reino da Itália. O Vaticano, enquanto tal, foi constituído como Estado apenas em 

1929, depois da assinatura dos Pactos de Latrão, durante o pontificado de Pio XI (1922-1939). A 

história, portanto, vai moldando o papado de acordo com as circunstâncias, o que significa que 

há possibilidades, sim, de o modus operandi ser diferente. 

A grande questão, hoje, gira em torno aos dogmas promulgados no Concílio Vaticano I 

(1869-1870): apesar de ser uma assembleia marcada pela intransigência de Pio IX (1846-1878), 

é uma assembleia legítima, na historiografia eclesiástica, que na constituição dogmática Pastor 

aeternus definiu como verdade de fé o primado de jurisdição do bispo de Roma e a infalibilidade 

em matéria de fé e de costumes, quando fala ex cathedra. Se, por exemplo, para as igrejas 

ortodoxas a grande questão é essa jurisdição, como proceder agora se, para os católicos, esse 

passou a ser um dado de fé? É por essas e outras que, hoje, quando se pensa na figura do papa 

como o primeiro e principal responsável pela promoção da unidade, é preciso ampliar os 

horizontes: não uma unidade pensada como retorno à Igreja católica, mas sim uma comunhão 

plural, em que haja uma régua fundamental a partir da qual cada Igreja ou comunidade siga o 

próprio caminho. Se, porém, isso exigir, de algum modo, a submissão ao papa, o caminho 

ecumênico sempre se esbarrará com esse muro. Sem dúvidas, foi tendo em conta este cenário que 

João Paulo II escreveu na Ut unum sint: 

 

Quando a Igreja católica afirma que a função do bispo de Roma corresponde à 

vontade de Cristo, ela não separa esta função da missão confiada ao conjunto 

dos bispos, também eles “vicários e legados de Cristo”. O bispo de Roma 

pertence ao seu “colégio”, e eles são os seus irmãos no ministério. Aquilo que 

diz respeito à unidade de todas as comunidades cristãs entra obviamente no 

âmbito das preocupações do primado. Como bispo de Roma, sei bem – e 

confirmei-o na presente carta encíclica – que a comunhão plena e visível de 

todas as comunidades, nas quais em virtude da fidelidade de Deus habita o seu 

Espírito, é o desejo ardente de Cristo. Estou convicto de ter a este propósito 

uma responsabilidade particular, sobretudo quando constato a aspiração 

ecumênica da maior parte das comunidades cristãs, e quando ouço a solicitação 

que me é dirigida para encontrar uma forma de exercício do primado que, sem 

renunciar de modo algum ao que é essencial da sua missão, se abra a uma 

situação nova (UUS 95). 

 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

338 ISSN 2595-8208 

Apesar de o papa polonês ter reconhecido a necessidade dessa reforma, dois adendos são 

necessários: 1) o fato de ele destacar que, no fundo, a missão de promover a unidade é também 

dos demais bispos, não apenas dele, mesmo porque ele sabe que, sozinho, será uma força isolada; 

2) permanece em aberto o que significa o “essencial da missão do bispo de Roma”, que o papa 

menciona. Esse miolo do ministério petrino é que precisa, finalmente, ser identificado, para não 

ser confundido com alguma atividade que, historicamente, configurou-se de uma determinada 

maneira, o que significa que, portanto, não precisará ser sempre assim. Se ainda se insistir em 

encontrar na Escritura esse fundamento, sem dúvida aparecerá o grande pedido de Jesus a Pedro: 

“tu, quando te converteres, confirma teus irmãos” (Lc 22,32). 

Foi nesse contexto que a então Congregação para a Doutrina da Fé, em 1996, decidiu 

aprofundar a temática do primado convocando um simpósio internacional, de natureza 

eminentemente doutrinal, intitulado O primado do sucessor de Pedro, que se realizou no 

Vaticano. O próprio documento afirma sua finalidade: “estas ‘considerações’ – à margem do 

simpósio – querem somente recordar os pontos essenciais da doutrina católica sobre o primado, 

grande dom de Cristo à sua Igreja enquanto serviço necessário à unidade” (Congregação para a 

Doutrina da Fé, 1998, n. 2).  

Essa discussão se tornou atual para a Igreja quando o papa Bento XVI (2013) renunciou 

ao ministério petrino, destacando a humanidade do bispo de Roma. Em sua declaração de 

renúncia, o papa disse que para governar a barca de Pedro e anunciar o Evangelho era necessário 

o vigor do corpo e do espírito, algo que sentia haver diminuído de tal modo a ponto de ter que 

reconhecer sua incapacidade para administrar bem o ministério (Bento XVI, 2013).  

Intimamente relacionada a este fato, está a eleição do papa Francisco. Muitos teólogos, 

leigos e clérigos, viram em Bergoglio um ar de mudanças já em sua primeira aparição na sacada 

da Basílica de São Pedro, na noite do dia 13 de março de 2013, e por alguns pequenos detalhes: 

ele aparecera usando a mesma cruz peitoral que havia levado de Buenos Aires e que o 

acompanhara durante todo o conclave; e não chegara usando nem a tradicional mozeta e nem a 

estola, esta última colocada apenas na hora de dar a bênção. 

As primeiras palavras do papa latino-americano mostravam, de antemão, sua 

simplicidade. “Irmãos e irmãs, boa noite! Vós sabeis que o dever do conclave era dar um bispo a 

Roma. Parece que os meus irmãos cardeais foram buscá-lo quase ao fim do mundo… Eis-me 

aqui. Agradeço-vos o acolhimento: a comunidade diocesana de Roma tem o seu bispo. Obrigado!” 

(Francisco, 2013). Já da sua primeira fala, duas realidades chamaram a atenção: primeiro, o fato 

dele referir-se a si como bispo de Roma; segundo, dele dirigir-se primeiramente à comunidade 

diocesana de Roma, demonstrando que ele era um bispo como os demais, à frente de uma Igreja 

particular.  

Na exortação apostólica Evangelii gaudium, Francisco disse sonhar com uma opção 

missionária capaz de transformar tudo, para que “os costumes, os estilos, os horários, a linguagem 

e toda a estrutura eclesial se tornem um canal mais proporcionado à evangelização do mundo 



Os 30 anos da carta encíclica Ut unum sint e o apelo à necessária reforma no papado 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 339 

atual que à autopreservação” (EG 27). O papa foi incisivo ao dizer que era preciso mudar tudo, 

razão pela qual acrescentou: “dado que sou chamado a viver aquilo que peço aos outros, devo 

pensar também numa conversão do papado” (EG 32). Nesse sentido, Francisco colocou-se na 

linha de seus predecessores, fazendo, igualmente, apelos à reforma. 

 
Compete-me, como bispo de Roma, permanecer aberto às sugestões tendentes 

a um exercício do meu ministério que o torne mais fiel ao significado que Jesus 

Cristo pretendeu dar-lhe e às necessidades atuais da evangelização. O papa 

João Paulo II pediu que o ajudassem a encontrar uma “forma do exercício do 

primado que, sem renunciar de modo algum o que é essencial da sua missão, 

se abra a uma situação nova”. Pouco temos avançado nesse sentido. Também 

o papado e as estruturas centrais da Igreja universal precisam ouvir este apelo 

a uma conversão pastoral [...]. Uma centralização excessiva, em vez de ajudar, 

complica a vida da Igreja e sua dinâmica missionária (EG 32). 

 

Algumas palavras merecem uma consideração. 1) O papa reconhece, indiretamente, que 

o modus vivendi do papado já não é de todo coerente. As palavras “que o torne mais fiel” indicam, 

sem dúvidas, que há uma fidelidade, mas imperfeita. E o problema, no fundo, não é apenas esse: 

a maneira com o que o papado estava sendo exercido também não respondia mais às 

“necessidades da evangelização”. 2) Francisco entende que a conversão de que tanto o papado 

quanto à cúria romana (=estruturas centrais da Igreja universal) devem atravessar é de ordem 

pastoral, não necessariamente jurídica. No fundo, o apelo para que se escute o seu pedido é, 

minimamente, coerente com sua própria eclesiologia, que é a do Vaticano II: povo de Deus. 3) 

Bergoglio não muda, com esses termos, em absolutamente nada o papado, embora deixe claro 

que, na sua concepção, uma centralização excessiva acaba por dificultar, e não facilitar. Nesse 

sentido, parece que, à sua leitura, a centralização tende a gerar uniformidade, e não unidade. 

Note-se que Francisco não só realçou o apelo de João Paulo II como o atualizou: se, em 

1995, o papa polonês destacava a relevância da reforma sob a perspectiva da unidade, ou seja, do 

ecumenismo, o pontífice argentino realçou sua importância para a pastoral da Igreja. Porém, uma 

crítica precisa ser feita: talvez, por todo o ímpeto às reformas, próprias de Francisco, esperava-se 

que, de alguma forma, ele pudesse realizar alguma mudança no ministério petrino de forma 

institucionalizada, ou seja, que estabelecesse algo que realmente ficassem além dele. Francisco 

foi papa de um jeito diferente – uma verdade com a qual mesmo os não católicos pareciam 

concordar. Porém, mesmo quando realizou a reforma da cúria romana, com a constituição 

Praedicate Evangelium, sequer tocou no tema da reforma do papado. É como se, na prática, a 

questão ganhasse fôlego com seus 12 anos de pontificado e, no entanto, não encontrasse uma 

concretude. 

É fato, porém, que Francisco imprimiu marcas no modus operandi da missão do papa. À 

sua sombra, hoje, está Leão XIV, tentando exercer o ministério à sua maneira, mesmo porque 

cada um traz consigo suas experiências pastorais e, acima de tudo, personalidade. Ainda que Leão 

XIV não seja Francisco, o falecido papa segue à sua sombra. Talvez, por ter um pontificado 

profético, inclusive sem medos de gerar crises na própria instituição, os entusiastas de Bergoglio 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

340 ISSN 2595-8208 

esperam, de Leão XIV, uma certa continuidade, ainda que, na prática, Prevost já tenha dado sinais 

de que é preciso comunhão, razão pela qual acaba por ser menos incisivo que Francisco em seus 

pronunciamentos. O sonho da reforma, porém, segue, lembrando, porém, que: 

 

Não se trata de reinventar a Igreja, mas de continuar a reforma a partir do 

governo central, descendo aos governos locais. Isso significa repensar o 

exercício do poder como serviço, sem arrogâncias pagãs do poder sagrado, sem 

as tiranias monárquicas e sem os pragmatismos dos governos modernos. [...] 

A Igreja peregrina na história não tem um modelo definitivo nem uma receita 

segura para si mesma. [...] Reforma é algo inerente à Igreja, atitude de espírito 

(audição e docilidade ao Espírito) que se torna ação em cada tempo e lugar; 

fidelidade à própria dinâmica da tradição, entendida como o que é transmitido 

através do tempo, e que rejeita, por isso mesmo, toda forma de 

conservadorismo. [...] A sintonia com a história exige discernimento e coragem 

por parte da Igreja, para que possa responder, no ritmo da história rápida e não 

da história lenta do mundo pré-moderno, àquilo que a fé tem que a fazer pelo 

ser humano (Passos, 2013, p. 98-99). 

 

 À época do conclave que elegeu Prevost, alguns acreditavam que o conclave demoraria 

mais que o normal, dada a polarização que ainda existe na Igreja. Porém, dizia-se que os cardeais 

pretendiam tomar a decisão de forma rápida, de modo a demonstrar o contrário: que a Igreja 

estava em comunhão. Todavia, não se vive de aparências: certas questões, em uma instituição 

milenar como a Igreja, precisam de força tanto física quanto espiritual. Leão XIV parece ser, 

como um bom agostiniano, pautado por uma regra de vida, bastante prudente, razão pela qual não 

se vê, como se via em Francisco, gestos marcados por mais espontaneidade. Isso, naturalmente, 

não é ruim. Tem a ver com o perfil de cada um, e precisa ser respeitado. Porém, como, inclusive 

na aparência, Leão XIV resgatou todo o decoro próprio do papa, páginas e personagens de índole 

mais tradicionalista procuram moldá-lo de acordo com seus próprios interesses, elogiando-o e 

reconhecendo sua imponência, como papa, tão somente porque, por exemplo, canta a missa. 

 Extrapolando a mera aparência, é preciso dizer que alguns gestos do papa Leão XIV 

chamaram a atenção. No dia 14 de setembro de 2025, em uma celebração ecumênica que evocava 

1600 novos mártires e testemunhas da fé, em um momento em que os presentes professaram o 

símbolo niceno-constantinopolitano, dentre os quais líderes e cristãos ortodoxos, Leão XIV calou-

se no momento em que se professou a processão do Espírito – para os latinos, do Pai e do Filho 

(filioque); para os orientais, apenas do Pai. Páginas de tendência mais tradicionalista divulgaram 

amplamente o fato, inclusive fazendo o recorte do vídeo, afirmando que Leão XIV teria evitado 

dizer uma heresia. Em contrapartida, por ocasião da celebração dos 1700 anos do Concílio de 

Niceia, em sua primeira viagem apostólica, o pontífice professou a fé tal qual foi formulada na 

assembleia conciliar, ao lado do patriarca de Constantinopla, Bartolomeu I.  

 Para contextualizar, a questão da processão do Espírito Santo, do ponto de vista 

dogmático, é ainda uma pedra de toque entre cristãos latinos e orientais: os primeiros inseriram a 

expressão filioque (e do Filho) em uma região circunstanciada, a Espanha, para combater o 

cristianismo ainda professado na versão ariana, no intuito de, ao afirmar que o Espírito procedia 



Os 30 anos da carta encíclica Ut unum sint e o apelo à necessária reforma no papado 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 341 

do Pai e do Filho, explicitar que o Filho era igual ao Pai – já que o arianismo entendia que o Filho 

não era da mesma essência que o Pai. Rapidamente o uso se difundiu e, a partir de 1014, o papa 

Bento VIII (1012-1024) promulgou o símbolo com essa adição. Os orientais consideram essa 

atitude uma traição, uma vez que a profissão de fé definida no Concílio de Constantinopla (381) 

não continha essa adição, e o Concílio de Éfeso (431) havia estabelecido que o símbolo 

permaneceria, a partir de então, intocável, ou seja, não poderia mais ser modificado. No decorrer 

dos séculos, após o grande cisma entre o Ocidente e o Oriente cristão (1054), o desenvolvimento 

da Teologia ajudou a compreender que, de forma alguma, os latinos diminuíram ou acrescentaram 

algo em relação à doutrina do Espírito: ao contrário, trata-se de uma maneira diferente de 

compreender uma mesma verdade de fé. Porém, institucionalmente a problemática perdura, razão 

pela qual, em uma celebração ecumênica o papa não reza, mas em um contexto celebrativo de 

Niceia, sim. 

 Na mesma viagem apostólica, em Istambul, Leão XIV visitou a Mesquita Azul, tirando 

os sapatos, em sinal de respeito. A imprensa, porém, noticiou fortemente o fato de que o papa não 

havia rezado. De volta a Roma, após o dia de descanso em Castel Gandolfo, um jornalista 

interrogou-lhe a respeito de não ter rezado, ao menos visivelmente. O papa o interrompeu. 

 

Mas quem disse que eu não rezei? Ou melhor, disseram que eu não rezei, mas 

eu já dei uma resposta no avião. Mencionei um livro; pode ser que esteja 

rezando também nesse momento, entendeu? Portanto, o estilo de oração, no 

momento e lugar... Na verdade, eu prefiro rezar em uma Igreja católica, na 

presença do santíssimo sacramento. Mas se falou tanto daquele momento... 

Parece-me um pouco, digamos, curioso. Nada mais (Vatican News, 2025). 

 

 Chamou também a atenção um vídeo no qual Leão XIV cantava o Aleluia junto ao coro 

e, em um dado momento, parou com os olhos lacrimejados, como se apenas contemplasse o 

belíssimo canto. Novamente, páginas de teor mais conservador nas redes sociais se apropriaram 

da imagem para afirmar que a razão das lágrimas era o fardo que o papa carregava, devido à difícil 

missão de ser o pastor da Igreja universal – quando muito, na verdade, pareceu apenas uma 

emoção com o canto. Apesar desses acontecimentos, ainda é cedo para dizer como Prevost 

encaminhará a Igreja, porque estamos há apenas alguns meses de sua eleição e, talvez, seja 

prudente observar por um tempo os processos, ainda mais se tratando de alguém que, certamente, 

terá um pontificado relativamente longo. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
Se, como escreveu Cícero, historia magistra est – a história é mestra da vida – olhá-la e 

percebê-la como um horizonte para iluminar a Teologia é uma atitude, de certa forma, até justa 

com a caminhada da Igreja que, enquanto povo de Deus, igualmente caminha na história. Nesse 

sentido, não é necessário muito esforço para perceber que, de fato, a monarquia que se construiu 

em torno do papado é fruto de um longo processo histórico, inclusive de confusões e divisões 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

342 ISSN 2595-8208 

internas que, naturalmente, provocaram dificuldades na relação entre a Igreja e a sociedade. Logo, 

uma reforma do papado depende, necessariamente, de um se voltar à história, antiga e recente, 

para se constatar diversos elementos que até podem se encaixar, mas que também possuem muitas 

incongruências. O que se quer dizer, é que o simples fato de Leão XIV, em sua primeira aparição, 

apresentar-se já com a mozeta e a estola, por exemplo, fez com que muitos saltassem de alegria, 

porque não conseguem pensar, sequer, um papa que se apresente ao mundo de forma diferente. A 

grande questão que vem, nesse sentido, é: se um papa que passou os 12 anos de pontificado sem 

utilizá-la já foi acusado de não zelar para tradição, como se poderá reformar o papado? E aqui 

tomou-se como exemplo uma questão bem pontual, de aparência, não propriamente do modus 

operandi do ministério petrino, que no fundo é o desafio que permanece. 

Na prática, ainda é preciso encontrar uma forma de o bispo de Roma ser Papa respeitando 

a autonomia das igrejas locais e os organismos colegiados de cada nação ou continente, como as 

conferências episcopais. Isso pensando, claro, nas relações ad intra; ad extra, é preciso ainda 

reformulá-lo e enquadrá-lo em uma forma que seja minimamente aceita também pelas outras 

igrejas e comunidades eclesiais – um desafio e tanto, e que se pode ser concretizado pensando 

juntos. Talvez, nesse caso, a melhor via seja a da sinodalidade, porque uma reflexão feita de forma 

unilateral pode não contemplar os diferentes aspectos que estão ao redor da complexa missão do 

papa. A questão é que também a dinâmica sinodal tem encontrado alguma resistência para se 

implantar. Em grande parte, fica-se apenas no discurso, mas na prática nada muda, porque são 

muitas as instâncias que precisam de reforma para que efetivamente ela se realize, a começar pela 

própria questão da formação dos presbíteros, ainda imbuídos de um espírito clericalista e que, 

lamentavelmente, não mais encontram no padre da comunidade a referência para o futuro 

ministério. O bom presbítero é aquele que consegue mais engajamento nas redes sociais, ainda 

que, em termos de conteúdo, pouco ou nada apresentem à maturidade de fé. 

Celebrar os 30 anos da encíclica Ut unum sint, portanto, mais do que fazer memória do 

documento enquanto tal, significa tornar atual o pedido de João Paulo II para que o papado mude. 

Quem sabe, vindo de cima, as mudanças não possam efetivamente se realizar. A necessidade de 

reforma atinge tanto as estruturas quanto as mentalidades, caso contrário, qualquer mudança será 

ineficaz, porque sozinhas as estruturadas nada fazem, sem pessoas que, convencidas da 

necessidade da renovação, encaminhem-se ao encontro delas. De outro lado, também personagens 

com o desejo da mudança são insuficientes, se não encontram locais por onde possam realmente 

trabalhar. Então, em parte, agora é com a Igreja. 2025 foi um ano marcado pelas celebrações 

jubilares que tiveram como enfoque o tema da esperança. Nesse sentido, resta esperar de forma 

ativa, acreditando, com certeza, que uma Igreja diferente é possível.  

 

REFERÊNCIAS 

CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Constituição dogmática Lumen gentium: sobre a 

Igreja. Santa Sé, 21 nov. 1964. Disponível em: 



Os 30 anos da carta encíclica Ut unum sint e o apelo à necessária reforma no papado 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 330-343, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 343 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html. Acesso em: 19 set. 2025. 

 

CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Constituição pastoral Gaudium et spes: sobre a Igreja 

no mundo atual. Santa Sé, 7 dez. 1965. Disponível em: 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-

et-spes_po.html. Acesso em: 19 set. 2025. 

 

CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Decreto Unitatis redintegratio: sobre o ecumenismo. 

Santa Sé,  21 nov. 1964. Disponível em: 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-

redintegratio_po.html. Acesso em: 15 set. 2025. 

 

CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ. O primado do sucessor de Pedro no mistério 

da Igreja. Santa Sé, 21 nov. 1998. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19981

031_primato-successore-pietro_po.html. Acesso em: 23 set. 2025. 

 

MCBRIEN, Richard Peter. Os papas. Os pontífices de São Pedro a São João Paulo II. 3.ed. São 

Paulo: Loyola, 2013. 

 

BENTO XVI. Declaratio. Santa Sé, 10 fev. 2013. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2013/february/documents/hf_ben-

xvi_spe_20130211_declaratio.html. Acesso em: 23 set. 2025. 

 

FRANCISCO. Exortação apostólica Evangelii gaudium: sobre o anúncio do Evangelho no 

mundo atual. Brasília: Edições CNBB, 2013. 

 

FRANCISCO. Primeira saudação do papa Francisco. Santa Sé, 13 mar. 2013. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-

francesco_20130313_benedizione-urbi-et-orbi.html. Acesso em: 23 set. 2025. 

 

JOÃO PAULO II. Carta encíclica Redemptor hominis. Santa Sé, 4 mar. 1979. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-

hominis.html. Acesso em: 23 set. 2025. 

 

JOÃO PAULO II. Carta encíclica Ut unum sint: sobre o empenho ecumênico. 3. ed. São Paulo: 

Paulinas, 2004. 

 

JOÃO PAULO II. Homilia de João Paulo II no início do seu pontificado. Santa Sé, 22 out. 1978. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/1978/documents/hf_jp-

ii_hom_19781022_inizio-pontificato.html. Acesso em: 23 set. 2025. 

 

PIO XI. Carta encíclica Mortalium ânimos: sobre a promoção da verdadeira unidade de religião. 

Santa Sé, 6 jan. 1928. Disponível em: https://www.vatican.va/content/pius-

xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html. Acesso em: 15 set. 

2025. 

 

PASSOS, João Décio. Uma reforma na Igreja: rumos e projetos. In: PASSOS, João Décio; 

SOARES, Afonso Maria Ligorio (Orgs.). Francisco: renasce a esperança. São Paulo: Paulinas, 

2013.p. 85-101. 

 

VATICAN NEWS. Afinal, o papa rezou ou não na mesquita? YouTube, 9 dez. 2025. Disponível 

em: https://www.youtube.com/shorts/LZMEfj34voA. Acesso em: 10 dez. 2025. 

 

Recebido em: 24/09/2025. 

Aceito em: 09/12/2025. 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19981031_primato-successore-pietro_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19981031_primato-successore-pietro_po.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2013/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20130211_declaratio.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2013/february/documents/hf_ben-xvi_spe_20130211_declaratio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130313_benedizione-urbi-et-orbi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130313_benedizione-urbi-et-orbi.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/1978/documents/hf_jp-ii_hom_19781022_inizio-pontificato.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/1978/documents/hf_jp-ii_hom_19781022_inizio-pontificato.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19280106_mortalium-animos.html
https://www.youtube.com/shorts/LZMEfj34voA

