
http://dx.doi.org/10.7213/cda13n23p240250 

 

El abrazo macroecuménico de la 
espiritualidad del papa Francisco  
The macroecumenical embrace in 
pope Francis’s spirituality 

 

Patricio Merino Beas1 

María Claudia Arboleda Piedrahita2 

 

Resumen 

El artículo propone que una clave del legado de Francisco es un abrazo macroecuménico que, 

desde el desborde del Espíritu y la sinodalidad, ensancha el ecumenismo para incluir el diálogo 

interreligioso, intercultural y la colaboración con toda persona de buena voluntad. A partir de 

Medellín–Aparecida y del Vaticano II, se articula la cultura del encuentro y del cuidado como 

camino de amistad social y paz en la casa común. La “revolución de la ternura” – amor cercano 

y concreto – ofrece la forma espiritual y pastoral de este proceso, inspirada bíblica y 

magisterialmente. El criterio del buen samaritano orienta una fraternidad abierta que no diluye 

la identidad cristiana, sino que la vuelve hospitalaria y misionera. Se concluye que el 

macroecumenismo es hoy un horizonte fecundo para la unidad y la misión. 

 

Palabras clave  

Macroecumenismo. Sinodalidad. Cultura del encuentro y del cuidado. Revolución de la ternura. 

 

Abstract 

The article argues that a key dimension of pope Francis’s legacy is a macroecumenical embrace 

that, from the Spirit’s overflow and synodality, widens ecumenism to include interreligious and 

intercultural dialogue and collaboration with all people of good will. Drawing on Medellín–

Aparecida and Vatican II, it frames a culture of encounter and care as a path toward social 

friendship and peace within our common home. The “revolution of tenderness” – love that 

draws near and takes concrete form – provides the spiritual and pastoral shape of this process, 

grounded in Scripture and the magisterium. The criterion of the good samaritan guides an open 

fraternity that does not dilute Christian identity but makes it hospitable and missionary. The 

conclusion holds that macroecumenism today offers a fruitful horizon for unity and mission. 

 

Keywords 

Macroecumenism. Synodality. Culture of encounter and care. Revolution of tenderness. 

 

INTRODUCCIÓN 

Doce años estuvo el papa Francisco ejerciendo el ministerio petrino, durante este 

período y, seguramente a partir de ahora, seguirán apareciendo estudios sobre su legado 

realizados desde nuestro continente.3 En estas páginas quisiéramos proponer, casi a modo de 

 
1 Doutor em Teologia Dogmática pela Universidad Pontificia de Salamanca (UPSA). Mestre em Ciências 

da Educação pela Universidad Católica de la Santísima Concepción (UCSC). Bacharel em Teologia pela 

Pontificia Universidad Católica de Chile. Decano da Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía da 

Universidad Católica de la Santísima Concepción. Contato: pmerino@ucsc.cl.  
2 Doutora em Teologia pela Universidad de Navarra. Bacharel em Teologia pela Pontificia Universidad V 

Xaveriana. Professora da Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía da Universidad Católica de la 

Santísima Concepción. Contato: maria.arboleda@ucsc.cl.  
3 La bibliografía es abundante en este aspecto, solo menciono tres, a modo de primera referencia: Diez 

años del pensamiento social del papa Francisco: aportes a la Doctrina Social de la Iglesia y perspectivas 

(Sierra; Novoa, 2023); Francisco: 10 años de caminada. Reflexiones desde América Latina y el Caribe 

(Centro Bíblico Teológico Pastoral para América Latina y el Caribe, 2022), número monográfico 

mailto:pmerino@ucsc.cl
mailto:maria.arboleda@ucsc.cl


El abrazo macroecuménico de la espiritualidad del papa Francisco 

 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 240-250, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 241 

titular, un aspecto de su legado que se funda en algunas de sus convicciones más profundas. El 

titular propuesto es: el abrazo macroecuménico de la espiritualidad del papa Francisco. 

Sostenido desde una perspectiva espiritual y pastoral que fomenta una cultura del encuentro, del 

cuidado de los unos a los otros y de la fraternidad universal, con una acentuación teológica en la 

ternura de Dios. Esta ternura ha sido impulsada con fuerza por el papa bajo el título de la 

“revolución de la ternura”, que no solo ilumina la vida de la Iglesia, sino que implica también 

un cambio en las mismas dinámicas sociales, orientándolas hacia vínculos de cercanía, 

compasión y agogida-hospitalidad. 

 

1 HACIA UNA ESPIRITUALIDAD MACROECUMÉNICA DESDE EL 

DESBORDAMIENTO DEL ESPÍRITU 

La conciencia eclesial católica en América Latina desde la Conferencia de Medellín 

(1968) y retomada en Aparecida (2007) reconoce la necesidad de experienciar un nuevo 

pentecostés: 

 

No podemos desaprovechar esta hora de gracia. ¡Necesitamos un nuevo 

Pentecostés!¡Necesitamos salir al encuentro de las personas, las familias, las 

comunidades y los pueblos para comunicarles y compartir el don del 

encuentro con Cristo, que ha llenado nuestras vidas de “sentido”, de verdad y 

amor, de alegría y de esperanza! (DAp 548). 

 

Esto se hace reconociendo la centralidad y el protagonismo del Espíritu Santo en todos 

los procesos de renovación eclesial en fidelidad al evangelio de Jesucristo; permitiendo con ello 

también una mejor comprensión de la categoría teológica de comunión y de pueblo de Dios, 

todo en la línea de la recepción del Concilio Vaticano II. Además, estos últimos años, bajo el 

magisterio del papa Francisco, se ha impulsado también reconsiderar la naturaleza sinodal de la 

vida cristiana y de la Iglesia colocando la mirada en lo que él llamó el desborde del Espíritu, 

proponiéndonos, por ejemplo, el método de la “conversación espiritual” (Francisco 2021a; 

Secretaría General del Sínodo de los Obispos, 2024) como un método para el encuentro, el 

diálogo y el discernimiento que nos permita caminar juntos teniendo el en centro la acción del 

Espíritu Santo.  

Francisco nos ha llamado a descentralizarnos y ser capaces de abrirnos a la acción del 

Espíritu que nos permite salir al encuentro de los demás, a ampliar las miradas y buscar caminos 

que unan integrando las diferencias. La actitud que nos permitirá esto será por supuesto la 

escucha en una doble vertiene: del otro (del Espíritu, de la Palabra de Dios), y de los otros (los 

hermanos con los que compartimos la casa común). En este sentido, una de sus palabras que nos 

han quedado resonando con más fuerza es la categoría de desborde del Espíritu. Así lo recuerda 

 
dedicado a los 10 años del papa Francisco; y Francisco ¡Tú eres Pedro! (Centro Bíblico Teológico 

Pastoral para América Latina y el Caribe, 2017), número monográfico dedicado a los aportes del papa 

Francisco. 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 240-250, jul./dez. 2025 

242 ISSN 2595-8208 

Francisco en su mensaje a los participantes de la Asamblea Eclesial de América Latina y el 

Caribe: 

 

La segunda palabra es “desborde”. El discernimiento comunitario requiere 

mucha oración y diálogo para poder hallar juntos la voluntad de Dios, y 

también requiere encontrar caminos superadores que eviten que las 

diferencias se conviertan en divisiones y polarizaciones. En este proceso, 

pido al Señor que vuestra Asamblea sea expresión del “desborde” del amor 

creativo de su Espíritu, que nos impulsa a salir sin miedo al encuentro de los 

demás, y que anima a la Iglesia para que, por un proceso de conversión 

pastoral, sea cada vez más evangelizadora y misionera (Francisco, 2021a).4  

 

El acento en el desborde del Espíritu permite no solo centrarse en la rica pluralidad 

intracristiana, católica y de diálogo ecuménico con otras denominaciones; sino también, 

permiten integrar el diálogo interreligioso, intercultural y un abrazo abierto con todos los 

hombres y mujeres de buena voluntad que habitamos juntos, como compañeros de camino la 

misma casa común. En este sentido, podemos hablar de una espiritualidad marcro-ecuménica 

(Merino Beas, 2024, p. 81-103), como un llamado a un abrazo que rompa las fronteras del 

propio cristianismo, es decir, yendo más alllá del diálogo ecuménico, interreligioso e 

intercultural. Esta categoría de desborde del Espíritu, se puede ver enriquecida con otros 

fehacientes llamados de su magisterio, tales como: a tejer una cultura del encuentro, del cuidado 

de los unos a los otros, de búsqueda de una fraternidad universal y la revolución de la ternura. 

Estos llamados no solo orientan la vida de la Iglesia, sino que nos impulsan a una nueva 

comprensión de las relaciones personales: un cambio en la forma en la que nos miramos, 

convivimos y estamos en el mundo. Se trata de una transformación que llama a renovar las 

dinámicas relacionales, tan necesarias en un mundo que poco a poco ha ido desdibujando la 

comunión y la fraternidad.  Todas estas categorías nos hablan de la posibilidad de realizar, 

juntos, “todos-todos-todos” (Francisco, 2023), un verdadero abrazo macroecuménico.  

 

2 CULTURA DEL ENCUENTRO, DEL CUIDADO Y DE UNA FRATERNIDAD 

ABIERTA 

Francisco convocó muchas veces a construir una cultura del encuentro y del cuidado de 

los unos a los otros, ofreciendo un horizonte común, un proyecto de inclusión en la diversidad 

como propuesta a tanta fragmentación, desencuentro, exclusión e individualismo desenfrenado. 

Estas propuestas de Francisco no son enteramente originales, él no es un meteorito solitario, 

sino que podemos enraizarlas, entre otras propuestas, en la riqueza de las acentuaciones 

 
4 La misma idea del desborde del Espíritu, entendido como dinamismo que impulsa a la Iglesia a superar 

divisiones y polarizaciones mediante el discernimiento comunitario, la oración y el diálogo, se encuentra 

expresada en el discurso de Francisco (2013a) en la que plantea la necesidad de “creer en la asistencia y 

conducción del Espíritu Santo”. En continuidad con esta perspectiva, también los números 104 y 105 de 

la exhortación apostólica Querida Amazonia desarrollan esta intuición al subrayar que el Espíritu abre 

caminos nuevos que permiten un encuentro fecundo con la diversidad y un impulso renovado de la misión 

eclesial. 



El abrazo macroecuménico de la espiritualidad del papa Francisco 

 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 240-250, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 243 

espirituales, teológicas y pastorales de la teología realizada desde América Latina (Merino Beas, 

2022, p. 10-12). Francisco invitó con insistencia a los cristianos para que sean discípulos 

constructores de una cultura del encuentro. Esta categoría la propone desde antes de asumir el 

ministerio petrino (Fares, 2014; Fernández, 2017) y ha sido muy desarrollada desde su 

pontificado (Awi, 2017; Martínez, 2017; Sierra; Novoa, 2023).  

La construcción de una cultura del encuentro tiene una riqueza susceptible de ser 

abordada desde distintas perspectivas. Julio Martínez plantea que una de esas perspectivas es la 

raíz espiritual de la categoría cultura del encuentro. Al respecto, ha escrito lo siguiente: 

 

muchos motivos espirituales concurren a inspirarla, pero creo que tiene 

enorme importancia la contemplación de la encarnación de los ejercicios 

espirituales […] en esa contemplación hay espiritualidad trinitaria, 

cristológica y de decir sí a la voluntad de Dios sobre la existencia concreta 

vivida con alegría (Martínez, 2017, p. 54-55). 

 

También, Martínez muestra que otra clave para la comprensión de la cultura del 

encuentro es la categoría de projimidad: “la categoría clave es projimidad. Encuentro, 

conversión, comunión y solidaridad son categorías que expresan la projimidad […] que abre 

camino a la esperanza” (Martínez, 2017, p. 18). Por lo tanto, la cultura del encuentro está 

íntimamente conectada con la de fraternidad, ambas poseen una connotación de raíz 

antropológica, teológico y espiritual que se abre en su realización a iluminar distintas 

problemáticas sociales y humanas que nos aquejan hoy. 

Al llamado a construir una cultura del encuentro, se une igualmente el llamado a 

construir una cultura del cuidado de los unos a los otros y de la casa común (Francisco, 2015). 

Encuentro y cuidado se ofrecen como dos importantes legados a la humanidad en la que los 

cristianos nos podemos comprometer y ofrecer a todos y todas en la sociedad plural y diversa, 

donde desgraciadamente prima el descarte y la competencia. Francisco, en el contexto de la 

pandemia, nos dijo con vehemencia: 

 

estos y otros eventos, que han marcado el camino de la humanidad en el 

último año, nos enseñan la importancia de hacernos cargo los unos de los 

otros y también de la creación, para construir una sociedad basada en 

relaciones de fraternidad. Por eso he elegido como tema de este mensaje: La 

cultura del cuidado como camino de paz. Cultura del cuidado para erradicar 

la cultura de la indiferencia, del rechazo y de la confrontación, que suele 

prevalecer hoy en día (Francisco, 2021b). 

 

Por otra parte, el papa Francisco también llamó a detenernos en la dimensión universal 

del amor fraterno (FT 6), fundándolo en la inalienable dignidad de toda persona humana, 

proponiendo que renazca un deseo universal de hermandad (FT 8). En estricto rigor la misma 

encíclica Fratelli tutti (2020) va más allá de lo que clásicamente hemos comprendido como el 

campo ecuménico, ya que éste se ha acotado como el diálogo entre las denominaciones 

cristianas. No obstante, tampoco lo deja fuera:  



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 240-250, jul./dez. 2025 

244 ISSN 2595-8208 

 

también urge seguir dando testimonio de un camino de encuentro entre las 

distintas confesiones cristianas. No podemos olvidar aquel deseo que expresó 

Jesucristo: “que todos sean uno” (Jn 17,21). Escuchando su llamado 

reconocemos con dolor que al proceso de globalización le falta todavía la 

contribución profética y espiritual de la unidad entre todos los cristianos. No 

obstante, mientras nos encontramos aún en camino hacia la plena comunión, 

tenemos ya el deber de dar testimonio común del amor de Dios a su pueblo 

colaborando en nuestro servicio a la humanidad (FT 280). 

 

La llamada a una fraternidad abierta y universal podemos enmarcarla dentro de los 

fundamentos de la doctrina social de la Iglesia, que coloca en el centro la inalienable dignidad 

de la persona humana, creada a imagen y semejanza de Dios, y elevada en Jesucristo y el don 

del Espíritu Santo a la condición de hijos en el Hijo. Igualmente, su propuesta incluye el diálogo 

interreligioso como corresponsabilidad de las diferentes religiones en la construcción del bien 

común y la artesanía de la paz social. De hecho, Fratelli tutti tiene la particularidad de 

presentarse como un sueño compartido con un importante líder del Islam, como lo es el Sultán 

Malik-el-Kamil y la inspiración de la figura universal de Francisco de Asís (FT 3).  

No obstante, esta perspectiva más universal, abraza lo más profundo del fundamento 

particular cristiano a partir de la acción y palabras de Jesús de Nazaret y su evangelio: “de él 

surge para el pensamiento cristiano y para la acción de la Iglesia el primado que se da a la 

relación, al encuentro con el misterio sagrado del otro, a la comunión universal con la 

humanidad entera como vocación de todos” (FT 277).  

El papa Francisco, a partir de su lectura de la conocida parábola del buen samaritano 

(Lc 10,25-37), nos propone un proceso de conversión que permita salir al encuentro del otro, del 

que no es de los nuestros; retomando su reiterado llamado a construir una cultura del encuentro 

y del cuidado de los unos a los otros. A su vez, este movimiento de salir de sí para ir al 

encuentro del otro, posibilita una mirada más amplia bíblica-teológica que permite descubrir 

una acción de Dios mismo. Dios ha salido de sí mismo para ir al encuentro del otro: en el 

misterio de la creación, en la conciencia personal, en la alianza, en la encarnación del hijo de 

Dios y en el envío del Espíritu Santo; como también, en la esperanza de la consumación que nos 

constituye e involucra a todos como prójimos o hermanos en el camino de la vida. 

En Fratelli tutti no sólo nos llama a una fraternidad abierta, universal, más allá de las 

restricciones del propio ecumenismo y del diálogo interreligioso, sino que nos vuelve a 

proponer su permanente llamado a construir una cultura del encuentro y del cuidado de los unos 

a los otros. 

 

Vivimos una cultura del desencuentro, una cultura de la fragmentación, una 

cultura en la que lo que no me sirve lo tiro, la cultura del descarte. Pero sobre 

este punto os invito a pensar – y es parte de la crisis – en los ancianos, que 

son la sabiduría de un pueblo, en los niños... ¡La cultura del descarte! Pero 

nosotros debemos ir al encuentro y debemos crear con nuestra fe una “cultura 

del encuentro”, una cultura de la amistad, una cultura donde hallamos 

hermanos, donde podemos hablar también con quienes no piensan como 



El abrazo macroecuménico de la espiritualidad del papa Francisco 

 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 240-250, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 245 

nosotros, también con quienes tienen otra fe, que no tienen la misma fe. 

Todos tienen algo en común con nosotros: son imágenes de Dios, son hijos 

de Dios. Ir al encuentro con todos, sin negociar nuestra pertenencia 

(Francisco, 2013b). 

 

Asumir la categoría de encuentro y del cuidado de los unos a los otros, como también su 

llamado a la fraternidad universal implican el reconocimiento del otro (movimiento de Dios que 

sale al encuentro, creando y que envía al Hijo y al Espíritu Santo) y de los otros (movimiento de 

salir al encuentro de los diversos rostro) en su concreta realidad y entendidos como prójimos.5  

 

3 LA REVOLUCIÓN DE LA TERNURA 

Para aproximarnos de una forma más concreta, el papa Francisco introdujo con fuerza, 

muy pronto en su ministerio petrino, la expresión revolución de la ternura en su exhortación 

apostólica Evangelii gaudium, al afirmar que “la Iglesia tendrá que iniciar a sus miembros – 

sacerdotes, religiosos y laicos – en esta revolución de la ternura” (EG 88). Con estas palabras, el 

papa señalaba que la ternura no debía ser entendida como debilidad, sino como el dinamismo 

mismo del amor de Dios hecho cercano en Jesucristo, capaz de transformar relaciones, 

estructuras y corazones. En otro texto clave, la exhortación apostólica Amoris laetitia, insistió 

en que la ternura es una actitud central en la vida familiar y eclesial, que humaniza los vínculos 

y expresa la fuerza de un amor que se encarna en gestos concretos (AL 28, 309).  

Posteriormente, en la encíclica Fratelli tutti, Francisco retomó el término para proponer 

la ternura como un camino de fraternidad universal, afirmando que “en medio de la fragilidad de 

este mundo, la ternura es el camino para una vida plena y fecunda” (FT 194). En coherencia con 

esta perspectiva, el papa ha señalado que la ternura “es algo más grande que la lógica del 

mundo. Es una forma inesperada de hacer justicia” (Francisco, 2022). En efecto, subraya que 

Dios no se escandaliza de las fragilidades humanas, sino que lo que verdaderamente le duele es 

el cierre del corazón y la falta de confianza en su amor. 

Diversos autores han recogido esta propuesta del papa y la han desarrollado como 

categoría teológica y pastoral. Carlos María Galli (2018) ha mostrado que la revolución de la 

ternura se inscribe en la tradición latinoamericana de la opción por los pobres y en la 

espiritualidad del pueblo, subrayando que es la expresión más concreta de la misericordia de 

Dios en la vida social y eclesial. Por su parte, Massimo Borghesi (2022) ha vinculado este 

concepto con la teología del pueblo, explicando que Francisco plantea la ternura como un 

paradigma alternativo frente a la lógica del poder y del dominio. 

Por otro lado, el papa Francisco, desde su magisterio y sus enseñanzas, ha presentado la 

cultura del encuentro como horizonte fundamental para la vida de la Iglesia y de la humanidad. 

A partir de esta clave, el ecumenismo no puede reducirse únicamente a un ejercicio institucional 

 
5 Una síntesis del recorrido latinoamericano para llegar a la idea del otro como prójimo lo encontramos en 

el trabajo de Merino Beas (2012, p. 62-119). 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 240-250, jul./dez. 2025 

246 ISSN 2595-8208 

o doctrinal, sino que esta llamado a insertarse en una dinámica de vida que brota del encuentro 

auténtico con el otro. En este horizonte, el pontífice ha introducido con fuerza la noción de 

“revolución de la ternura”, que, inspirada en la paternidad de san José como reflejo de la 

paternidad de Dios, invita a dejarnos amar por el Señor con su ternura y a transformarnos en 

hombres y mujeres capaces de amar de la misma manera (Francisco, 2022). Desde una 

perspectiva teológica y pastoral, esta revolución supone superar una justicia meramente punitiva 

para abrirse a una justicia reconciliadora, que vincula redención con esperanza y no 

exclusivamente con castigo. Tal planteamiento tiene implicaciones concretas en la vida social y 

eclesial, recordando que es posible experimentar la ternura de Dios como fuerza que humaniza, 

restaura y abre horizontes de fraternidad. 

En este marco, se hace posible comprender la importancia y la necesidad de la llamada a 

la “revolución de la ternura”, propuesta por el papa Francisco, entendida como una 

transformación del corazón y de las relaciones humanas, capaz de generar comunión allí donde 

predominaban la división o la indiferencia. Francisco afirma que “la ternura es el amor que se 

hace cercano y concreto” (EG 288), y en ella reconoce la fuerza espiritual que impulsa a la 

Iglesia a salir de sí misma para acercarse a los demás, particularmente a los más frágiles, 

marginados o distantes. Esta perspectiva pastoral ofrece así un marco original para plantear la 

posibilidad de un abrazo macro-ecuménico. 

Desde esta clave, la revolución de la ternura se convierte en un paradigma para pensar 

lo que aquí denominamos, de modo programático, un macroecumenismo: un ecumenismo 

ampliado que no se limita a tender puentes entre confesiones cristianas, sino que invita a 

reconocernos como habitantes de una misma casa común. Al presentar a Dios como un Dios de 

ternura, que se revela en la cercanía y la compasión (Francisco, 2015; AL 28, 323; MM 16), 

Francisco fundamenta la posibilidad de un encuentro más inclusivo, capaz de abrazar a quienes 

piensan distinto, a quienes se encuentran en las periferias sociales o espirituales, y a quienes se 

sienten alejados. En este sentido, la ternura no es un gesto superficial o emotivo, sino la 

expresión concreta del amor divino que abre horizontes para un ecumenismo universal, vivido 

como fraternidad. 

La propuesta del papa Francisco de una “revolución de la ternura” no se limita a un 

horizonte pastoral, sino que hunde sus raíces en una comprensión profunda del ser humano y de 

la revelación bíblica (Arboleda Piedrahita, 2024). La ternura, entendida como el amor que se 

hace cercano y concreto, repitiendo las palabras del papa Francisco citadas anteriormente, 

manifiesta el modo mismo en que Dios se relaciona con su pueblo: “con lazos de ternura, con 

cuerdas de amor” (Os 11,4) y “como un padre siente ternura por sus hijos, así siente el Señor 

ternura por quienes lo temen” (Sal 103,13).  

En Jesucristo esta ternura alcanza su expresión más plena: “aprendan de mí, que soy 

manso y humilde de corazón” (Mt 11,29) y “al ver a la multitud, sintió compasión de ellos” (Mt 

9,36). A la luz de esta tradición bíblica, la ternura se revela no como una virtud opcional o 



El abrazo macroecuménico de la espiritualidad del papa Francisco 

 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 240-250, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 247 

decorativa, sino como una categoría antropológica que expresa la verdad del ser humano creado 

a imagen de un Dios que ama con corazón humano, llamado a vivir en clave de encuentro, 

cuidado y compasión, capaz de donarse y de acoger al otro. 

Francisco converge con esta intuición cuando afirma en Amoris laetitia que “la ternura 

es una manifestación del amor que se hace atento a lo pequeño” (AL 323). De ahí que la ternura, 

más que un gesto puntual, sea una disposición permanente del corazón que configura las 

relaciones interpersonales como espacios de acogida-hospitalidad y misericordia. En 

Misericordia et misera se insiste en que esta ternura de Dios debe reflejarse en las relaciones 

humanas, en la capacidad de ofrecer perdón y de acompañar sin condiciones (MM 16). 

 

CONCLUSIÓN ABIERTA: HACIA UN MACROECUMENISMO QUE ABRACE 

A TODOS, TODOS, TODOS 
La categoría de macroecumenismo, elaborada inicialmente en el contexto 

latinoamericano, permite interpretar de manera integradora muchos de los elementos analizados 

a lo largo de este trabajo. Surgida de la experiencia cristiana vivida en medio de profundas 

diversidades culturales y religiosas, esta perspectiva propone una identidad y una misión 

abiertas al otro, caracterizadas por el respeto a la alteridad y por un diálogo que se nutre tanto 

del Evangelio como de la sabiduría que emerge del encuentro con las culturas y con las 

religiones originarias. En este horizonte, José María Vigil relee el macroecumenismo (Vigil; 

Casaldáliga, 1992, p. 234-243; Vigil, 2004, p. 73-90) desde la periferia y desde la praxis 

misionera, subrayando que se trata, ante todo, de una experiencia de encuentro y de 

reconocimiento mutuo entre quienes buscan el bien, la justicia y la solidaridad en medio de 

contextos plurales. 

El mensaje de Jesús, tal como lo presenta la tradición evangélica, ofrece un marco 

especialmente propicio para comprender esta apertura ecuménica en sentido amplio. Su anuncio 

del Reino de Dios trasciende fronteras religiosas y se reconoce allí donde florecen la vida, la 

justicia, la verdad, la paz y el amor. Esta comprensión universal del actuar de Dios indica que 

toda persona que practica el bien participa, de algún modo, en la dinámica del Reino, lo que 

abre un camino teológico para valorar la presencia de Dios en quienes no comparten 

formalmente la fe cristiana, pero encarnan en su vida los valores del Evangelio. 

En continuidad con esta perspectiva, las propuestas teológicas y espirituales del papa 

Francisco favorecen la consolidación de un macroecumenismo que incluye no sólo a los 

creyentes cristianos, sino también a todos aquellos que, desde la búsqueda de un fundamento 

trascendente, trabajan por el cuidado de la casa común y por la dignidad de cada ser humano. 

Este planteamiento dialoga profundamente con las espiritualidades originarias que promueven la 

sabiduría del buen vivir y que reconocen en la creación un espacio de comunión universal. 

Dentro de este marco adquiere particular fuerza la teología de la ternura, entendida 

como una categoría derivada de una antropología fundada en la creación aimagen y semejanza 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 240-250, jul./dez. 2025 

248 ISSN 2595-8208 

de un Dios que se ha revelado a si mismo como un Dios de ternura. Desde esta comprensión, 

cada ser humano ha sido creado a imagen de un Dios que se manifiesta como ternura y que, por 

tanto, acoge, ama y perdona de manera universal. La ternura divina, interpretada desde la 

revelación bíblica y asumida con vigor por el magisterio del papa Francisco, ofrece una base 

teológica sólida para comprender el macroecumenismo como un estilo de relación 

profundamente humanizador. Desde esta clave, el encuentro con el otro, sea cual sea su 

tradición religiosa o su camino espiritual, se convierte en un espacio privilegiado donde la 

ternura de Dios puede hacerse visible, transformando las dinámicas sociales y fortaleciendo la 

comunión entre los pueblos.  

 

REFERENCIAS 

ARBOLEDA PIEDRAHITA, María Claudia. Los antecedentes teológicos del papa Francisco y 

su revolución de la ternura: una revolución que transforma la teología. Anales de Teología, 

Concepción, v. 26, n. 2, p. 3-17, jul./dez. 2024. Disponível em: 

https://revistas.ucsc.cl/index.php/analesdeteologia/article/view/2976/2011. Acesso em: 2 set. 

2025. 

 

AQUINO, Francisco de. Iglesia de los pobres: sacramento del pueblo de Dios. Para una 

eclesiología macroecuménica de liberación. In: VIGIL, José María; TOMITA, Luis; BARROS, 

Marcelo (Eds.). Por los muchos caminos de Dios II. Quito: Abya-Yala, 2004. p. 195-213. 

 

BORGHESI, Massimo. El desafío Francisco: del neoconservadurismo al hospital de campaña. 

Madrid: Encuentro, 2022. 

 

CENTRO BÍBLICO TEOLÓGICO PASTORAL PARA AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE. 

Francisco: 10 años de caminada. Reflexiones desde América Latina y el Caribe. Medellín, 

Bogotá, v. 48, n. 185, set./dez. 2022. Disponível em: 

https://revistas.celam.org/index.php/medellin/issue/view/210. Acesso em: 4 set. 2025. 

 

CENTRO BÍBLICO TEOLÓGICO PASTORAL PARA AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE. 

Francisco, ¡Tú eres Pedro! Medellín, Bogotá, v. 43, n. 168, maio/ago. 2017. Disponível em: 

https://revistas.celam.org/index.php/medellin/issue/view/27. Acesso em: 4 set. 2025. 

 

CONSEJO EPISCOPAL LATINOAMERICANO. Documento de Aparecida. Bogotá: 

CELAM, 2007. 

 

FARES, Diego. Papa Francisco: cultura del encuentro. Buenos Aires: Edhasa, 2014. 

 

FERNÁNDEZ, Víctor Manuel. Hacia una cultura del encuentro: la propuesta del papa 

Francisco. Buenos Aires: EDUCA, 2017. 

 

FRANCISCO. Audiencia general. Santa Sede, 19 jan. 2022. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2022/documents/20220119-udienza-

generale.html. Acesso em: 4 set. 2025. 

 

FRANCISCO. Carta apostólica Misericordia et misera: al concluir el Jubileo Extraordinario de 

la Misericordia. Santa Sede, 20 nov. 2016. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-

ap_20161120_misericordia-et-misera.html. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

https://revistas.ucsc.cl/index.php/analesdeteologia/article/view/2976/2011
https://revistas.celam.org/index.php/medellin/issue/view/210
https://revistas.celam.org/index.php/medellin/issue/view/27
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2022/documents/20220119-udienza-generale.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2022/documents/20220119-udienza-generale.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html


El abrazo macroecuménico de la espiritualidad del papa Francisco 

 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 240-250, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 249 

FRANCISCO. Carta encíclica Fratelli tutti: sobre la fraternidad y la amistad social. Santa Sede, 

3 out. 2020. Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-

francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

FRANCISCO. Ceremonia de acogida XXXVII Jornada Mundial de la Juventud. Santa Sede, 3 
ago. 2023. Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2023/august/documents/20230803-

portogallo-cerimonia-accoglienza.html. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

FRANCISCO. Encuentro con el comité de coordinación del Celam. Santa Sede, 28 jul. 2013a. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-

francesco_20130728_gmg-celam-rio.html. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

FRANCISCO. Exhortación apostólica Evangelii gaudium: sobre el anuncio del Evangelio en el 

mundo actual. Santa Sede, 24 nov. 2013. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-

ap_20131124_evangelii-gaudium.html. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

FRANCISCO. Exhortación apostólica postsinodal Amoris Laetitia: sobre el amor en la familia. 

Santa Sede, 19 mar. 2016. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-

ap_20160319_amoris-laetitia.html. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

FRANCISCO. Exhortación apostólica postsinodal Querida Amazonia. Santa Sede, 2 fev. 2020. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-

francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

FRANCISCO. Mensaje del santo padre Francisco a los participantes en la Asamblea Eclesial de 

América Latina y el Caribe. Santa Sede, 15 out. 2021a. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2021/documents/20211015-

messaggio-ass-caribe.html. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

FRANCISCO. Mensaje del santo padre Francisco para la celebración  de la 54ª Jornada 

Mundial de la Paz: La cultura del cuidado como camino de paz. Santa Sede, 1 jan. 2021b. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-

francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

FRANCISCO. Misericordiae vultus: bula de convocación del Jubileo Extraordinario de la 

Misericordia. Santa Sede, 11 abr. 2015. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-

vultus.html. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

FRANCISCO. Vigilia de Pentecostés con los movimientos eclesiales. Santa Sede, 18 maio 
2013b. Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-

francesco_20130518_veglia-pentecoste.html. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

GALLI, Carlos María. Revolución de la ternura y reforma de la Iglesia. Medellín, Bogotá, v. 

44, n. 173, p. 73-108, jan./abr. 2018. Disponível em: 

https://revistas.celam.org/index.php/medellin/article/view/217/209. Acesso em: 2 set. 2025. 

 

MARTÍNEZ, Julio. La cultura del encuentro: desafío e interpelación para Europa. Santander: 

Sal Terrae, 2017. 

 

MERINO BEAS, Patricio. Cultura del encuentro y del cuidado: aportes para una espiritualidad 

macroecuménica desde el papa Francisco. In: WOLFF, Elias; SALAZAR-SANZANA, 

Elizabeth (Eds.). O magistério do papa Francisco na América Latina: uma recepção 

ecumênica. São Paulo: Recriar, 2024. p. 81-103. 

 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2023/august/documents/20230803-portogallo-cerimonia-accoglienza.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2023/august/documents/20230803-portogallo-cerimonia-accoglienza.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2021/documents/20211015-messaggio-ass-caribe.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2021/documents/20211015-messaggio-ass-caribe.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130518_veglia-pentecoste.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130518_veglia-pentecoste.html?utm_source=chatgpt.com
https://revistas.celam.org/index.php/medellin/article/view/217/209


Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 240-250, jul./dez. 2025 

250 ISSN 2595-8208 

MERINO BEAS, Patricio. Espiritualidad de raíz latinoamericana y cultura del encuentro. 

Theologica Xaveriana, Bogotá, v. 72, p. 1-22, jan./fev. 2022. Disponível em: 

https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/teoxaveriana/article/view/35544/26846. Acesso em: 

2 set. 2025. 

 

MERINO BEAS, Patricio. Teología latinoamericana y pluralismo religioso. Salamanca: 

Publicaciones UPSA, 2012. 

 

SECRETARÍA GENERAL DEL SÍNODO DE LOS OBISPOS. “Instrumentum laboris” para 

la segunda sesión de la XVI Asamblea General Ordinaria del Sínodo de los Obispos 

(octubre de 2024): cómo ser una Iglesia sinodal misionera. Vaticano: Oficina de Prensa de la 

Santa Sede, 2024. 

 

SIERRA, Santiago; NOVOA, Cristian (Eds.). Diez años del pensamiento social del papa 

Francisco: aportes a la Doctrina Social de la Iglesia y perspectivas. Bogotá: Editorial Javeriana, 

2023. 

 

VIGIL, José María. Macroecumenismo: teología latinoamericana de las religiones. In: VIGIL, 

José María; TOMITA, Luis; BARROS, Marcelo (Eds.). Por los muchos caminos de Dios II. 

Quito: Abya-Yala, 2004. p. 73-90. 

 

VIGIL, José María; CASALDÁLIGA, Pedro. Espiritualidad de la liberación. Santander: Sal 

Terrae, 1992.  

 

Recebido em: 11/09/2025. 

Aceito em: 11/12/2025. 

 

https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/teoxaveriana/article/view/35544/26846

