
http://dx.doi.org/10.7213/cd.a13n22p922 

Alcances interculturales e interreligiosos 
del Concilio de Nicea: una relectura hecha 
desde las epistemologías comunales del 
Sur global 
Intercultural and interreligious reach of the 
Council of Nicaea: a rereading from the 
comunal epistemologies of the global South 

 

Nelson Alejandro García Borrayo1 

 

Resumen 

La celebración de los 1700 años del Concilio de Nicea plantea una serie de desafíos urgentes para 

las iglesias cristianas. La interculturalidad quizá sea el reto mayor, pues hay muchos sectores de 

lo que hoy se suele denominar el “Sur global” que llevan en su historia heridas coloniales que aún 

siguen sangrando y demandando justicia. Heridas de las que, las iglesias, deben reconocerse y 

sentirse responsables. Si, como sostiene el reciente documento publicado por la Comisión 

Teológica Internacional Jesucristo, Hijo de Dios, salvador: 1700 años del Concilio Ecuménico 

de Nicea, 325-2025, el Concilio de Nicea fue ante todo un acontecimiento cultural, un evento que 

puso a dialogar la fe bíblica sobre la radical relación que hay entre el Padre y el Hijo en contextos 

grecorromanos, y que buscaba proteger la fe de todo el pueblo de Dios, especialmente de los más 

pequeños, entonces la tarea consiste en realizar una labor equivalente. Sobre todo, en aquellos 

amplios sectores marginales que hoy sueñan con un mundo más humano y comunal.  

  

Palabras-clave 

Comunalidad. Interculturalidad. Pueblos originarios. Relacionalidad. Sur global. 

 

Abstract 

The celebration of the 1700 anniversary of the Council of Nicaea poses a series of urgent 

challenges for Christian churches. Interculturality is perhaps the greatest challenge, as there are 

many sectors of what is now commonly referred to as the “global South” that carry colonial 

wounds in their history that are still bleeding and demanding justice. Wounds for which the 

churches must recognize and feel responsible. If, as the recent document published by the 

International Theological Commission Jesus Christ, Son of God, savior: 1700th anniversary of 

the ecumenical Council of Nicaea, 325-2025 maintains, the Council of Nicaea was above all a 

cultural event, an event that put the biblical faith about the radical relationship between the Father 

and the Son in dialogue in Greco-Romans contexts, and that sought to protect the faith of the 

entire people of God, especially the smallest, then the task consists of carrying out an equivalent 

task. Especially in those broad marginal sectors that today dream of a more humane and 

communal world. 

 

Keywords 

Communality. Interculturality. Native peoples. Relationality. Global South. 

 

 

 

 
1 Mestre em Filosofia pela Universidad Rafael Landívar (URL). Licenciado em Ciências Religiosas pela 

URL. Licenciado em Teologia pela URL. Professor da Facultad de Teología da URL Contato: 

nagarcia@url.edu.gt. 

mailto:nagarcia@url.edu.gt


Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

10 ISSN 2595-8208 

INTRODUCCIÓN 

A lo largo de la historia de las iglesias, los concilios han jugado un papel importante. 

Desde esta perspectiva, lo acontecido en Nicea no ha sido la excepción. En el caso concreto de la 

cristología, la fe nicena ha marcado un antes y un después. Un antes, pues toda la praxis martirial 

vivida durante los siglos anteriores, si bien se fundamentaba en el mandato misionero del 

Resucitado (Mt 28,19-20), y en la experiencia bautismal, no había encontrado un fundamento 

filosófico que sirviera de criterio intercultural para interpretar adecuadamente los títulos bíblicos 

que refieren a Jesucristo. Títulos que, huelga decirlo, estaban intimamente relacionados con la 

praxis bautismal. Pero Nicea también ha significado un después, ya que ha abierto toda una 

historia, polémica por cierto, de recepción e interpretación magisterial. A nivel popular, la fe 

profesada en Nicea no ha pasado de ser, lamentablemente, una practica de tipo confesional; algo 

que se expresa en la liturgia dominical (con algunos términos raros como “de la misma naturaleza 

del Padre”) y que tiene poca incidencia en la vida social, económica y política de los países donde 

militan las iglesias. Este carácter de extraña familiaridad que ha ido adquiriendo tan venerable 

símbolo niceno (este es otro nombre que recibe el Credo de Nicea), revela su monumentalidad 

histórica, es decir, su alejamiento de la vida concreta de los pueblos, de sus luchas, anhelos y 

utopias.  

Este aspecto monumental de la fe nicena plantea serios desafíos para las iglesias, de cara 

a la celebración de su 1700 aniversario que se avecina. Pero no es solamente la inminencia de su 

conmemoración lo que nos desafia, también la reciente publicacion del texto de la Comisión 

Teológica Internacional Jesucristo, Hijo de Dios, salvador: 1700 años del Concilio Ecuménico 

de Nicea, 325-2025 (2025), nos cuestiona planteando retos misionológicos interculturales. ¿Es 

posible hacer diálogos interculturales a la luz del término conbustancial (homooúsios) con el que 

los 318 padres expresaron la eterna relación existente entre el Padre y el Hijo?  

Con la firme convicción de que esto no solo es deseable sino también posible, divido el 

presente artículo en tres partes: la primera, trata fundamentalmente sobre la urgente tarea de 

desmonumentalizar la profesión de fe nicena a fin de poder realizar un intinerario hermenéutico 

que lo haga inteligible y practicable en amplios sectores comunales del Sur global. La segunda 

parte, busca colocar el homooúsios niceno en situación de diálogo con las epistemologías que 

surgen enmedio de las luchas de los pueblos originarios que aún llevan en su memoria las heridas 

del colonialismo del ser, del poder y del conocer. Establecer la condición que haga posible este 

diálogo es la preocupación central de esta sección. Por último, en la tercera parte, que es la más 

especulativa, realizo una especie de intersección hermenéutica entre los conceptos “relacionalidad 

entre el Padre y el Hijo” y “comunalidad”, para buscar la posibilidad de hacer significativa la fe 

nicena, que a juicio de la Comisión Teológica Internacional sirvió para proteger la fe de los más 

pequeños, en aquellos ámbitos epistemológicos marginales del Sur global que luchan por hacer 

realidad la utopía política de ver emerger un mundo más comunal. Termino mi articulo 

presentando al lector no ya conclusiones, sino más bien horizontes para seguir reflexionando.   



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

ISSN 2595-8208 11 

1 DESMONUMENTALIZAR LA PROFESIÓN DE FE NICENA: UNA 

EXIGENCIA HERMENÉUTICA 

Se aproxima la fecha en la que se celebrará el 1700 aniversario del Concilio de Nicea. 

Acontecimiento eclesial del cual tenemos algunos vestigios litúrgicos dominicales cada vez que 

hacemos comunitariamente, luego de la participación en la mesa de la Palabra, nuestra profesión 

de fe.    

Si bien la confesión de fe se ha vuelto parte de nuestro vocabulário litúrgico dominical, 

son muchos los que ignoran aún sus enormes alcances a nivel teológico, misionológico y cultural 

(pues ha sido traducido a numerosos idiomas). Alcances que, logicamente, no pudieron en modo 

alguno haber sido pretendidos o premeditados por aquellos 318 padres; en efecto, tal y como han 

sostenido recientemente  Luca Ferracci, Stephan van Erp y Susan Abraham: 

 

la mayoría ignora que el credo no fue concebido para convertirse en lo que 

realmente ha sido a lo largo de los dieciocho siglos de su historia: una piedra 

angular para todas las confesiones cristianas, que circula en los más diversos 

ámbitos teológicos, con un amplio impacto en las culturas locales y diversas 

implicaciones teológicas, políticas y filosóficas. Creado con fines 

principalmente litúrgicos y catequéticos, el credo ha mostrado una doble 

capacidad de adaptación: de tipo cultural, como puente hacia las poblaciones 

en misión, y de tipo lingüístico. Las traducciones del credo comenzaron ya en 

el siglo IV (producidas en las regiones armenia, siríaca y copta, y, más tarde, 

también en el mundo árabe) y la expansión del cristianismo durante la Edad 

Moderna ha dado lugar a la producción de traducciones a lenguas aún más 

diversas (2025, p. 7). 

 

 Como se puede advertir en la cita anterior, los alcances culturales del Credo niceno 

constituyen un signo hermenéutico de su enorme vitalidad y exceso de significatividad. Sin 

embargo, y pese a ello, el Credo de Nicea o, mejor dicho, el mismo acontecimiento conciliar, ha 

enfrentado y sigue enfrentando hoy duras críticas y dificultades en su recepción, tanto por las 

diversas confesiones cristianas, sean católicas o no, como también por las diversas tradiciones 

religiosas. La perspectiva crítica adoptada por Steven Battin (2025) en su artículo ¿Nicea como 

símbolo de fe y símbolo de tragedia?, es un claro ejemplo de que las conmemoraciones sobre el 

concilio niceno, que tendrán lugar este año, distan mucho de ser uniformes o inequívocas.  

Evidentemente, esto plantea problemas y desafios a nivel intraeclesial, ecuménico e interreligioso. 

Piénsese, por citar un ejemplo, en lo que Austin Millares ha señalado sobre las dificultades 

lingüísticas y semánticas que tienen lugar a la hora de intentar traducir el homoousion en el 

contexto eclesial de la cristología filipina (2025, p. 48-49). Intraducibilidad, que nos remite 

inevitablemente a problemáticas tanto históricas como temporales.  

La distancia histórica que nos separa del evento niceno nos permite apreciar un aspecto   

de su temporalidad. Aspecto que Boaventura de Sousa Santos nombra acertadamente como 

“carácter monumental”. Por carácter monumental entiende el sociólogo portugués “una 

grandiosidad que establece distancia, una perennidad que permite la memoria, una arquitectura 

narrativa que evoca el heroísmo” (2019, p. 260). ¿No es así como se suele evocar la memoria de 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

12 ISSN 2595-8208 

Nicea en nuestros ámbitos intraeclesiales como las parroquias, pequeñas comunidades y cursos 

de teología popular e incluso hasta en algunos sectores donde se cultiva teología académica? ¿No 

es acaso el Credo niceno un monumento, glorioso y hasta digno de admirar, pero al fin y al cabo 

monumento que evoca las lejanas victorias de la fe, de la ortodoxia contra las herejías?  

Si ya hacer memoria del concilio en ámbitos diversos de las confesionalidades cristianas 

es complejo (recordemos el caso de los cristianos filipinos arriba señalado), no se diga en aquellos 

sectores periféricos del Sur gobal que durante mucho tiempo han experimentado la marginación, 

la opresión, la violencia racial y religiosa encarnada en estructuras políticas y estatales. ¿Se puede 

entonces conmemorar el evento conciliar en espacios del “no ser”, es decir, en espacios donde 

hay heridas, llagas coloniales que aún supuran, que aún recuerdan las crueldades genocidas en las 

que hasta la misma Iglesia católica se vio involucrada, tanto implícita como explicitamente? 

Estas interrogantes plantean un complejo problema hermenéutico de carácter intercultural 

e interreligioso. Si acordamos que hay una exigencia teológica, eclesiológica y misionológica de 

hacer revelante la fe expresada en Nicea para nuestros tiempos, y quien escribe estas líneas está 

plenamente convencido de ello, tal exigencia debe pasar ineludiblemente por una acción 

desmonumentalizadora del Credo niceno; o sea, se debe poner a prueba su alcance soteriológico, 

evangélico, haciéndolo entrar en contacto con la carne de los pueblos, con sus espiritualidades, 

sus luchas, sus sentipensares, sus imaginários personales y colectivos, sus gemidos, sus anhelos 

de justicia y vida digna. En otras palabras, quizá más técnicas, debe hacerlo entrar en el contexto 

de las epistemologías del Sur global y sus ecologías de saberes. Dice al respecto Boaventura de 

Sousa Santos: 

 

Desmonumentalizar los conocimientos monumentales [es preciso reconocer 

que la teología ha sido considerada durante mucho tiempo como saber 

monumental] es una condición previa para la apertura de espacios 

argumentativos en los que otros saberes puedan mostrar su posible 

contribución a una comprensión del mundo más diversa y más profunda, y a 

una transformación social [...] más eficaz y más ampliamente comprometida. 

(2019, p. 262). 

 

Si el propósito de fondo que movió a los actores del Concilio de Nicea a inculturar en el 

mundo helénico la insondable riqueza semita del Dios (“Al.lâhâ” se dice en arameo) revelado en 

Jesús de Nazaret (cuyos testimonios fundantes, entiéndase las narrativas evangélicas y los demás 

escritos en lengua griega, son ya expresión de esta problemática inculturación) fue de carácter 

soteriológico-pastoral y no solo dogmático (por eso su acto lingüístico es de carácter litúrgico, 

celebrativo y autoimplicativo), entonces, ¿podremos hacer algo semejante hoy?  

Desmonumentarlizar el Credo niceno implica, pues, tal y como expresamos antes, una 

tarea hermenéutica, pero no de carácter universalista o abstracta; sino, más bien, concreta, 

particular y muy especifica. Entre las y los autores del Sur global que se han dedicado 

apasionadamente, y desde las fronteras y márgenes epistémicos del sistema-mundo eurocéntrico, 

capitalista, patriarcal, racista y colonial, a desarrollar un trabajo hermenéutico alternativo al 



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

ISSN 2595-8208 13 

imperante se encuentra María Eugenia Borsani. Su trabajo resulta interesante para la tarea 

hermenéutica sobre el Credo niceno que estamos buscando realizar, pues resignifica 

creativamente la hermenéutica de Gadamer (2012) en espacios marcados por la colonialidad, el 

dolor y la opresión.  

Al referirse, por ejemplo, a cómo apropiarse de tradiciones textuales del pasado en 

espacios humanos donde no existe continuidad ni familiaridad con sus horizontes de sentido, 

producto de su falta de lectura e interpretación continua, es decir, donde sólo hay extrañeza, dice:   

 

[se] vuelve problemático uno de los propósitos de la hermenéutica [se refiere 

a la gadameriana], a saber, el que propende a volver familiar y propio aquello 

que se nos presenta en principio en tanto que ajeno y con ello la imposibilidad 

de inteligirlo, comprenderlo, interpretarlo. Es decir, ¿puede volverse propio 

aquello que ha operado con la lógica misma de la expropiación, depredación y 

muerte? Hemos ejercido por siglos una pasiva práctica de adquisición de 

saberes cuya legitimidad le ha sido otorgada en virtud de su contexto de 

surgimiento eurocentrado vistiéndonos entonces con ropajes epistémicos 

foráneos y, sin embargo, tenidos por legítimos en gran medida en virtud de su 

procedencia, colonialidad y prepotente pretensión universalista mediante. 

(2021, p. 193).  

 

Sin duda, la problemática hermenéutica detectada por Borsani, quien sigue en este punto 

muy de cerca a Walter Mignolo, no solo puede sino que debe poder discernirse y aplicarse a la 

hermenéutica intercultural e interreligiosa del Credo de Nicea que intentamos hacer en el presente 

artículo. Si lo logramos o no es algo que queda a juicio de todo potencial lector. Como se sabe, la 

hermenéutica gadameriana concede prioridad fundamental al cuestionamiento, a la pregunta que 

surge tanto del texto de tradición como del lector o comunidad lectora. En el caso del credo 

confesado en el Concilio de Nicea, trato de acercarme a dicho acto lingüístico desde el lugar de 

enunciación en el que me encuentro. Se trata de espacios guatemaltecos habitados por cuerpos 

racializados, marcados por el mestizaje, el infinito ideal de blancura, las negociaciones y hasta 

negaciones identitarias, impuestas en la mayoría de casos por los Estados-nación.  

Secundando a Yolanda Aguilar, puedo decir además que, el lugar desde donde pretendo 

ponerme a la escucha del texto de la tradición nicena, es la zona privilegiada pero inventada 

politicamente del no ser, del no ser indígena ni europeo. Es decir, escucho “desde los [paradójicos 

y aparentes] privilégios que nos otorga el mestizaje de lo ladino; el racismo internalizado [...] la 

internalización de la blancura” (2019, p. 7).  

Desde este espacio inventado y en sintonia y solidaridad con otros espacios del no ser, es 

decir, desde las epistemologías del Sur global (pueblos mayas, xincas, garífunas), deseo horadar 

el cerco en apariencia cerrado del término homoousion (que, como se sabe, fue introducido en el 

Concilio de Nicea para expresar lo que debe ser exlcluido en la relación intratrinitaria entre el 

Padre y el Hijo), para interrogarlo y dejarme interrogar a su vez por éste. De forma preliminar 

escucho la siguiente interpelación: ¿las relaciones personales entre el Padre y el Hijo en el seno 

de la comunidad trinitaria que profesamos los cristianos, pueden acaso inspirar las luchas de los 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

14 ISSN 2595-8208 

pueblos originarios, sus búsquedas insaciables por defender y promover la comunalidad del tejido 

de la vida en su poliédrica complejidad? 

Debo confesar, que en esta tarea hermenéutica intercultural e interreligiosa del Credo 

niceno que pretendo realizar, me inspiran los esfuerzos metodológicos protagonizados por 

algunas teólogas feministas. De manera especial, por aquellas que sostienen que, pese a los recelos 

actuales hacia la doctrina helenizada de la Trinidad, no sería deseable un rechazo total del 

acontecimiento conciliar de Nicea, pues consideran que es posible aún “dar continuidad a la 

tradición a través de un lenguaje deshelenizado, sin tener que pasar obligatoriamente por una 

terminología no situada y patriarcal. [...] Por tanto, la vía para conectar teología y vida sería la de 

la negociación con el lenguaje teológico tradicional” (Martínez, 2025, p. 95). Ahora bien, dicha 

negociación lingüística incluye, para Silvia Martínez, el siguiente proceso: 

 

1) un trabajo deconstructivo inicial de la semántica helenizada, recuperando 

los sentidos y las metáforas iniciales en su contexto; 2) el análisis de los 

significados y su traslación a nuestro mundo cultural a partir de la tensión entre 

lo dicho y lo no dicho y la tensión entre la experiencia y la tradición; y 3) una 

reconstrucción de los significados con semánticas propias del pluralismo 

globalizado y decolonial en el que vivimos y que produzcan que van a dar lugar 

a modelos trinitários diversos, interdependientes e inclusivos. (2025, p. 95).  

 

Del itinerário hermeneútico descrito por la autora considero, dado el breve espacio en el 

que desarrollo mi artículo, que los pasos dos y tres son los que me resultan más viables realizar a 

continuación y desde el lugar epistemológico ya señalado (las epistemologías del Sur global). Eso 

no significa, claro está, que descuidaré el acercamiento de tipo deconstructivo y crítico a aspectos 

semánticos constitutivos del Credo niceno en su propio contexto de enunciación tal y hasta donde 

ha sido posible reconstruirlo históricamente, con plena conciencia de las problemáticas y los 

límites que esta tarea conlleva.  

 

2 DIALOGANDO CON LA TRADICIÓN NICENA DESDE LAS 

EPISTEMOLOGÍAS COMUNALES DEL SUR GLOBAL  

El título de esta parte hace explícito, desde el inicio, el lugar epistemológico desde el que 

deseo entrar en diálogo con el credo profesado en Nicea. Es importante tomar conciencia del 

propio lugar de enunciación para así evitar dar la falsa impresión de que hablamos 

ahistóricamente, desde ningún lugar, desde la absolutez de un ego universal y transcendental, sin 

carne ni cicatrices históricas. 

Luego de esta toma de conciencia (de honestidad hermenéutica deberíamos decir) 

vayamos diretamente al asunto que nos concierne: ¿qué implica dialogar con la tradición nicena 

desde las epistemologías del Sur global, desde sus luchas comunales concretas? Para intentar 

responder adecuadamente, empecemos diciendo lo que entendemos por epistemologías del Sur 

global. Escuchemos la definición que nos ofrecen Boaventura de Sousa Santos y Maria Paula 

Meneses: 



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

ISSN 2595-8208 15 

 

el Sur global es hoy un amplísimo campo de experiencias, de lucha por un 

mundo mejor, un mundo que respete la dignidad y la humanidad en su 

diversidad. Un poco por todas partes, desde Asia hasta Europa, desde las 

Américas hasta África, desde Australia hasta el Caribe, una masa heterogénea 

de grupos subalternos – campesinos y trabajadores sin tierra, parados, mujeres, 

pueblos indígenas y afrodescendentes, trabajadores del sector informal [...] 

organizaciones ecologistas [...] – se organiza en asociaciones y movimientos 

sociales para desafiar la exclusión abismal a la que el sistema capitalista, 

colonial y patriarcal les ha sometido a lo largo de los siglos. Pese a esta 

vivacidad política, el Sur global se ve pocas veces como una fuente de teoria y 

explicación. [...] ¿Qué podemos aprender de estas luchas? ¿Qué conocimientos 

se producen en estos procesos de resistencia, tan diversos y tan ricos de 

experiencia humana? (2020, p. 9).  

  

Como se puede ver, por epistemologías del Sur global nos referimos a conocimientos que 

emergen desde las luchas comunales cotidianas que realizan grupos subalternos. No son 

conocimientos que surgen desde el solipsismo de un ego transcendental (al estilo del que 

describen Descartes o Kant) que dialoga consigo mismo. Al contrario, se trata de formas de saber 

que se pueden verificar en la praxis misma de resitencia ante las opresiones. En consecuencia, la 

verdad de esta modalidad de conocimientos se hace  en la vida, produce vida; es decir, se prueba 

no tanto en seminarios académicos, jornadas o conferencias teológicas etc. Se trata, en definitiva, 

de una razón implicada en las luchas, activa, caliente y corazonada (Santos, 2019, p. 190). 

Luego de decir qué entendemos por epistemologías del Sur global, es preciso enunciar 

también lo que comprendemos por tradición nicena. Siguiendo de cerca a la Comisión Teológica 

Internacional se puede decir:  

 

la fe nicena [es] un symbolon [,] es decir una confesión de fe. [...] Al ser un 

símbolo, la confesión de Nicea es una formulación y explicación positiva de la 

fe bíblica. No pretende ser una nueva definición, sino más bien una evocación 

de la fe de los apóstoles: “esta fe, Cristo la ha dado, los apóstoles la han 

anunciado, los padres de toda nuestra oikoumene reunidos en Nicea la han 

transmitido” (2025, n. 53).  

     

Ciertamente, no es este el lugar para hacer discusiones y análisis profundos sobre todos 

los pormenores contenidos en tan suscinta defición. Lo que sí interesa destacar es la manera como 

la comisión teológica, usando palabras de Boaventura de Sousa Santos, “desmonumentaliza” 

(2019, p. 261) el símbolo, la confesión de fe nicena; es decir, cómo la reconduce a su contexto y 

situación vital originaria. 

 

Antes de que la doctrina de la Trinidad se desarrollara teológicamente, la fe en 

la Trinidad era el fundamento de la vida cristiana celebrada en el bautismo. La 

profesión de fe bautismal pronunciada en la fórmula sacramental del bautismo 

no expresaba simplemente un misterio teórico sino la fe viva, referida a la 

realidad de salvación concedida por Dios y, por tanto, a Dios mismo. La fe 

bautismal da un “conocimiento” de Dios que es al mismo tiempo un acceso al 

Dios vivo. En efecto, el núcleo del debate es una cuestión existencial más que 

un problema teórico. [...] Sólo cuando Dios mismo se convierte en “uno de 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

16 ISSN 2595-8208 

nosotros” existe la posibilidad real para el hombre de participar en la vida de 

la Trinidad (2025, n. 49, 58). 

 

Luego de escuchar a la Comisión Teológica Internacional empieza a quedar claro que, 

hablar de fe nicena, de símbolo o Credo niceno, es hacer referencia a la experiencia bautismal, a 

una ortopraxis relacionada con el paso de la muerte a la vida que se efectúa en el bautismo. Esta 

remisión a la experiencia existencial bautismal, nos permite comprender en su justa medida la 

cuestión de fondo que se debatió en el Concilio de Nicea. Lo que estaba en juego no era 

simplemente una cuestión de innovación terminológica o conceptual a nivel filosófico – el 

homooúsios de Alejandro y Atanasio versus el homooiúsios de algunos partidiarios de Arrio – lo 

que estaba realmente en cuestión era la participación simbólico-sacramental del creyente en la 

vida, pasión, muerte y resurrección de Jesús de Nazaret, en su vida mesiánica dedicada 

plenamente a la diaconía del reinado de Dios (Rm 6).  

No olvidemos que, tal y como sostiene la exégesis y la teología sacramental 

latinoamericana actual, el bautismo, tanto el de Jesús en el Jordán – que tradiciones sinópticas, 

como la marcana, relacionan explíticamente con el tránsito pascual que él mismo vivirá (Mc 

10,38-39) – como el que luego recibirá todo aquel que quiera ir detrás de Él (Mt 28,19), sólo va 

adquiriendo su plena y procesual significatividad teológico-ritual, en el ámbito de la llegada 

inminente del reinado de Dios.  

En definitiva, es toda la experiencia bautismal de los miembros de las diversas iglesias 

perseguidas y martirizadas en los siglos anteriores al Concilio de Nicea (325) lo que se recoge, se 

profesa y se articula en el Credo niceno. Es toda esa rica experiencia bautismal, martirial, 

profética, de los siglos II-III y no una simple cuestión conceptual, insistimos, lo que protege la 

profesión de fe nicena, para que toda esa sangre derramada, esas vidas entregadas en resistenica 

discipular y mesiánica frente a cualquier poder idolátrico imperial – sea el del César o cualquier 

outro – tenga sentido desde la común vocación bautismal y no sea un testimonio vano, sin 

trascendencia y abocado al olvido.  

Notará el lector que me he extendido a la hora de definir lo que comprendemos por fe 

nicena, pero ha sido en función de que se logre comprender desde qué experiencias específicas 

pueden establecer un diálogo fructífero las epistemologías del Sur global y la fe expresada 

simbólicamente en el Concilio de Nicea. Las interrogantes que enunciamos antes sobre la 

posibilidad de que las relaciones personales entre el Padre y el Hijo en el seno de la comunidad 

trinitaria, que profesamos los cristianos, puedan inspirar las luchas de los pueblos originarios, 

sus búsquedas insaciables por defender y promover la comunalidad del tejido de la vida en su 

poliédrica complejidad, posibilitan la apertura un horizonte dialogal donde ambas experiencias 

epistémicas puedan fecundarse mutuamente, pero sólo si se reconoce que las experiencias 

martiriales que derivan de la participación litúrgico-bautismal del discípulo en la vida entregada 

de Jesús, que revela en su existencia kenótica a un que Dios es amor inaudito que se da sin reservas 

hasta el extremo de experimentar la muerte, no son extrañas a las experiencias de racismo, dolor 



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

ISSN 2595-8208 17 

y marginación que a diario viven millones de hermanos nuestros por defender la comunalidad de 

todo el tejido de la vida. 

Desde mi punto de vista, y es lo que sostengo en este artículo académico, solamente desde 

el seno de estas experiencias comunitarias, la bautismal-martirial antiimperialista cristiana que 

hunde sus raíces en la comunidad (koinonía) trinitaria y la que sostiene la resistencia comunal 

antiimperialista de los pueblos originarios pertenecientes a los ámbitos epistémicos del Sur gobal, 

es viable discernir el modo como ambos campos experienciales se podrían fecundar mutuamente. 

 Es importante resaltar que esta especie de intersección interpretativa, que bien podríamos 

nombrar siguiendo a Mignolo como “hermenéutica pluritópica” (2023, p. 62-63), o también como 

“hermenéutica intercultural”, constituye para la Comisión Teológica Internacional ya no solo una 

invitación, sino una verdadera exigencia. En este sentido, dice la comisión: 

 

el Concilio de Nicea, que puso en palabras la fe cristiana para la Iglesia 

difundida entre las naciones, utilizando la lengua griega y adoptando un 

término de la filosofía griega [se refiere al homooúsios] constituye sin duda un 

acontecimiento cultural. [...] Esta asunción de la cultura a través de la 

revelación implica una cierta influencia recíproca, a pesar de su asimetría. [...] 

Por tanto, desde dentro, desde su apertura hacia la verdad, el bien y la belleza, 

la revelación las purifica y las eleva. Pero, además, las culturas y las lenguas 

asumidas y transfiguradas por la novedad de la revelación permiten enriquecer 

y aclarar la expresión de la fe. Esta reciprocidad se ha observado a lo largo de 

los siglos. [...] El Concilio de Nicea no es tan solo un evento de asunción y 

fecundación de la cultura a través de la revelación, sino también una 

oportunidad para encuentros interculturales. [...] La dimensión intercultural de 

la que Nicea es una expresión fundamental se puede considerar también como 

un modelo para el período contemporáneo en el que la Iglesia está presente en 

distintas áreas culturales: asiáticas, africanas, latino-americanas (2025, n. 84-

85, 87, 89).   

    

A la luz de este programa diseñado por la Comisión Teológica Internacional, que busca 

propiciar, abrir caminos dialógicos desde perspectivas ecuménicas, interreligiosas e 

interculturales con la fe nicena, se puede afirmar que, las iglesias cristianas, con ocasión del 1700 

aniversario del acontecimiento conciliar celebrado en Nicea, se enfrentan ante un enorme desafío:  

 

inspirarse en los padres de Nicea para buscar hoy expresiones significativas de 

la fe en los diferentes lenguajes y contextos. [...] hacer un trabajo similar al de 

antaño para afirmar la radical unidad del Hijo y del Padre, en las situaciones 

culturales y en los lenguajes que les son propios [pues] Nicea sigue siendo un 

paradigma de cualquier encuentro intercultural y de la posibilidad de recibir o 

forjar nuevas formas [...] de expresar la fe apostólica (2025, n. 89).   

 

De cara, pues, a estos desafíos y con la disposición a dejar que nos interpelen, deseo 

plantear las siguientes interrogantes: si lo que buscamos es poner en situación dialógica a la 

tradición nicena con las epistemologías comunales del Sur global, entonces, ¿puede ser el término 

epistémico “comunalidad” una nueva forma para explicitar, desde la marginalidad que 

experimentan y asumen los descartados de Sur global, los alcances políticos que contiene la 

relacionalidad radical entre el Padre y el Hijo enunciada con el término filosófico homooúsios? 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

18 ISSN 2595-8208 

¿Puede un término como este – término que, como subraya la Comisión Teológica Internacional, 

prestó un servicio profético a los más pequeños para “resistir las fuerzas del regionalismo cultural 

absolutizado2 y de la división geopolítica, así como las de la herejía, a menudo vinculada [...] a 

una forma de sutileza elitista” (2025, n. 116) – ser ahora un criterio hermenéutico para discernir 

los brotes, los frutos del reinado del Dios Trino y Uno contenidos en las luchas que buscan 

proteger y promover la íntima relacionalidad que conforma a la comunalidad total del tejido de la 

vida en su poliédrica pluriversidad? Brindar alguna orientación ante tan complejos interrogantes 

es lo que buscamos a continuación. 

    

3 LA RELACIONALIDAD PADRE-HIJO PROFESADA EN NICEA A LA LUZ 

DE LAS LUCHAS COMUNALES DEL SUR GLOBAL.  

En esta parte de nuestro artículo, que es la última, deseo poner en intersección 

hermenéutica el concepto niceno homooúsios con el de comunalidad desarrollado por los saberes 

prácticos del Sur global. 

Para poner en situación dialogal el término homooúsios, se debe comprender ante todo el 

propósito que cumplió en el Concilio de Nicea. Muchas veces se ha malentenido la función 

hermenéutica de este concepto al pensar que es una afirmación positiva, una especie de metafísica 

intratinitaria. Nada puede estar más lejano de la realidad. Estudios realizados en años recientes 

han ayudado a clarificar esta situación. Entre los numerosos pensadores que han dedicado tiempo 

a dilucidar esta cuestión, destaca el teólogo ortodoxo Ioannis D. Zizioulas quien luego de analizar 

cuidadosamente esta cuestión concluye: 

 

el homoousios ha de entenderse no tanto como una afirmación positiva, que 

nos dice algo sobre el ser de Dios, sino negativa, para indicar lo que el Logos 

no es: una criatura. Cuando el lenguaje sustancial es desplazado del terreno de 

la dialéctica creado-increado al ámbito de una metafísica divina, pierde su 

contexto original (2009, p. 229).     

 

 A conclusiones similares llegan los finos análisis del teólogo Kahled Anatolios. Quien 

luego de analizar cuidadosamente el De decretis synodi de Atanasio de Alejandría concluye: 

“Atanasio sostiene claramente [...] que el contenido del significado del homoousios de Nicea 

responde a su función como guía de una determinada forma de leer la Escritura. [...] todo esfuerzo 

por comprender este término mediante el recurso al significado secular [...] se equivoca” (2023, 

p. 201). Luego de escuchar los análisis de estos autores, empieza a ganar claridad una cuestión 

fundamental: el término homooúsios no tiene propiamente una función metafísica, sino, más bien, 

un propósito hermenéutico. Fungir como guía de una forma de leer el testimonio de la Escritura 

sobre Cristo. Es decir, su objetivo se enmarca en el ámbito de una hermenéutica cristológica 

 
2 La Comisión Teológica Internacional hacer referencia al arrianismo.  



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

ISSN 2595-8208 19 

bíblico-eclesial. Fuera de dicho ámbito, el homooúsios pierde su sentido, su significatividad 

teológico-pastoral. 

Ahora bien, el hecho de que no posea el referido término un significado sustancialista 

positivo no significa que carezca de fuerza contracultural, sobre todo en el contexto de la ousía 

griega. Digámoslo de una vez: el homooúsios fue insertado, como cláusula explicativa, en una 

profesión de fe, de raíz bíblica, que prioriza la relación entre el Padre y el Hijo. El resultado es 

algo que podríamos denominar personalización de la ousía. Me explico: en el horizonte del 

movimiento, propio de la ontología griega, no hay causalidad por libertad personal sino causalidad 

por necesidad. Por eso, lo divino en este horizonte no crea de la nada, solo pone en movimiento 

una hyle (materia) que preexiste desde siempre. 

Esto es importante pues cuando en el Credo niceno se profesa que el Hijo engrendrado 

del Padre es de su substancia, no se afirma que el Hijo sea la emanación de una susbstancia 

impersonal. Al contrario, y como más tarde se clarificará en los teólogos capadocios, decir que el 

Hijo es consubstancial con el Padre significa que hay desde el principio una hipostatización 

(personalización diríamos hoy con todas las cautelas del caso) de la divinidad. En este contexto 

cabe resaltar la importancia de  

 

evitar decir que el Padre cede su ousía al Hijo [...] como si Aquél fuese por sí 

mismo su poseedor original, o como si la ousía existiese de algún modo con 

anterioridad a las personas y les fuese entregada a ellas por el Padre, su 

poseedor original. La ousía siempre represento algo común a las tres personas 

y nunca fue considerada a-hipostática; su hipostatización fue y es simultánea a 

la diferenciación personal (Zizioulas, 2009, p. 166-167).  

 

  Sé la carga especulativa que contienen estas reflexiones, pero lo que intentamos decir 

es, que, al introducir los padres nicenos la expresión homooúsios en la fe que confiesa el eterno 

engrendramiento del Hijo por el Padre, se introduce de forma inaudita relacionalidad en la ousía, 

en el ser. Este es el mérito del Concilio de Nicea: profesar que el ser es relacional. En este 

contexto me parece justo el comentario de Zizioulas: “una ontología así fue elaborada, quizás por 

vez primera, por Atanasio en su enfrentamiento con los problemas que generó el arrianismo” 

(2009, p. 139). Desde mi perspectiva, es desde esta relacionalidad substancial del Padre y el Hijo 

que puede establecerse un diálogo con el término “comunalidad”, propio de las epistemologías 

del Sur global, por la relacionalidad intrínseca que le caracteriza.   

Que para las epistemologías del Sur global hablar de “comunalidad” – o sus sinónimos 

“comunitariedad y comunidad” – es hablar de la interconexión relacional de todo cuanto existe, 

lo evidencia el siguiente texto: 

 

nuestra organización social se caracteriza por la comunitariedad, sistema que 

se sustenta en el principio de reconocer a la naturaleza y a las otras personas 

en la vida propia. [...] La savia de las plantas comestibles, el jugo de las frutas 

y el milagro de las plantas que curan están en el cuerpo. Todas vienen de la 

Madre Tierra y son hermanas y hermanos (Crisóstomo, 2024, p. 127).  



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

20 ISSN 2595-8208 

 

Esta relacionalidad comunitaria que da sentido a las luchas de los pueblos originarios, a 

sus conocimientos ancestrales, impregna todas las áreas de la vida. Esto lo expresa muy bien 

Yásnaya Aguilar al decir que hay la comunalidad de la tierra, comunalidad del trabajo, 

comunalidad en el modo de ejercer la autoridad y comunalidad de la fiesta (2024, p. 187). Lo 

comunal se contrapone decididamente a lo individual entendido de forma absoluta. Es interesante 

notar que la resistencia comunal a todo tipo de egolatría moderna-colonial se convierte casi en 

una especie de profesión de fe: 

 

somos comunalidad, lo opuesto a la individualidad, somos territorio comunal, 

no propiedad privada; somos compartencia, no competência; somos 

politeísmo, no monoteísmo. Somos intercambio, no negocio; diversidad, no 

igualdad, aunque a nombre de la igualdad también se nos oprima. Somos 

interdependientes, no libres. Tenemos autoridades, no monarcas (Martínez, 

2010, p. 17). 

 

Si la comunalidad como modo de vivir, de luchar, de reconocerse y reconocer al otro, se 

fundamenta, según afirma Josef Estermann, en el axioma (filosófico por cierto) de la irrenunciable 

relacionalidad como algo opuesto a toda forma de sustancialidad occidental, de modo que “la 

relación es ontológica y epistemológicamente anterior a los seres aislados” (2014, p. 286), 

entonces cabe preguntar: ¿puede este concepto filosófico, epistemológico contribuir a 

comprender el sentido liberador que la fe expresada en Nicea posee y puede desencadenar en los 

diversos contextos comunales del Sur global? ¿Guarda relación la relacionalidad eterna entre el 

Padre y el Hijo, relacionalidad que se vio enriquecida luego de que este último se humanizara 

viviendo toda su vida mesiánica como “ser con y para los demás”? ¿Podrán los pueblos comunales 

del Sur global en sus luchas eco-políticas por el buen vivir, es decir, en sus luchas por la salud de 

los ecosistemas, por el equilíbrio de la vida en su poliédrica relacionalidad, empezar a confesar 

con ocasión de los 1700 años del Concilio de Nicea: creo en un Dios que por ser eternamente 

comunalidad de vida y amor, al crear cuanto existe por su Hijo, hizo partícipes a todos los 

humanos, los lagos, las montañas, los animales, los valles, de su amor relacional? ¿Puede abrir el 

concepto “comunalidad” significados inéditos pero actuales para comprender de mejor manera la 

reserva de sentido que aún posee el homooúsios niceno? Por último, ¿puede una mejor 

interpretación de este concepto niceno ayudar a comprender que las luchas y constantes atropellos 

a la dignidad de los pueblos del Sur global, sufridos a causa de su espiritualidad comunal, no son 

vanos y revelan a su modo que el Dios trino y eternamente comunal (que no es su enemigo tal y 

como se dijo en la colonización) de alguna manera los acompaña, sufre y se alegra con ellos; que 

se goza cuando se preserva la vida en su integralidad con la seguridad de que cuanto se le hace a 

una criatura, aún siendo la más pequeña (una flor, un insecto), se le sierve o se le ignora a Él? 

 

 



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

ISSN 2595-8208 21 

CONSIDERACIONES FINALES 

 Al finalizar el presente artículo, más que elaborar y enumerar una serie de conclusiones 

deseo abrir horizontes de reflexión.  

Es urgente que la fe profesada en el Concilio de Nicea diga una palabra de cara al desastre 

ecológico que estamos presenciando desde el Sur global. No podemos dejar sin actualizar la eterna 

relación que hay entre el Padre y el Hijo. No podemos permitir que aquella fe por la que dieron 

su vida tantos mártires en los primeros siglos, se torne arcana e impracticable, incapaz de sanar 

las múltiples heridas coloniales que aún sangran dolor y muerte.  

A mi juicio, el papa Francisco en Laudato si’ contribuyó a esta mejor comprensión de la 

fe nicena en nuestros contextos marginales pertenecientes al gran Sur global. Dejo al lector, la 

siguiente cita de tan eminente texto magisterial para inspirar su vida y misión en este mundo: 

 

las personas divinas son relaciones subsistentes, y el mundo, creado según el 

modelo divino, es una trama de relaciones. Las criaturas tienden hacia Dios, y 

a su vez es próprio de todo ser viviente tender hacia otra cosa, de tal modo que 

em el seno del universo podemos encontrar un sinnúmero de constantes 

relaciones que se entrelazan secretamente. Esto no sólo nos invita a admirar 

las múltiples conexiones que existen entre las criaturas, sino que nos lleva a 

descubri uma clave de nuestra propia realización. Porque la persona humana 

más crece, más madura y más se santifica a medida que entra en relación, 

cuando sale de sí misma para vivir en comunión con Dios, con los demás y con 

todas las criaturas. Así asume en su propia existencia ese dinamismo trinitario 

que Dios ha impreso en ella desde su creación. Todo está conectado, y eso nos 

invita a madurar una espiritualidad de la solidaridad global que brota del 

misterio de la Trinidad (LS 240). 

 

¿No tienen estas reflexiones, que bien podríamos llamar eco-trinitarias, olor y sabor a 

comunalidad? Ese germen de antropologia relacional que va hilando el papa Francisco cuando 

describe la vida humana en su intrínseca conexión con todo el tejido plural de la vida a la luz de 

las relaciones subsistentes intratrinitarias, es, a mi entender, lo que está implícito en las luchas y 

praxis comunales con las que, los pueblos originarios, resisten a la ideología colonial, capitalista 

y eurocéntrica. Queda la tarea, pues, de hacer inteligible, explícita, esa huella trinitaria que lleva 

la comunalidad, que a diário, y en medio de tantas contradicciones, viven nuestros pueblos y que 

constituye su sueño despierto, su utopía, su inquebrantable esperanza.  

 

REFERENCIAS 

AGUILAR, Yásnaya. Aprendiendo de nosotrxs: vivir como comunidades, pueblos o naciones sin 

Estado. Soberania, libre determinación y autonomia, desde la lucha y experiencia de los pueblos 

originarios. In: CUMES, Aura; TZ’IKEN, Kaypa’ (Eds.). Pueblos originarios frente al racismo. 

500 años de lucha anticolonial en defensa de nuestros territorios. Guatemala: Tujaal Ediciones, 

2024. 

 

AGUILAR, Yolanda. Femestizajes: cuerpos y sexualidades racializados de ladinas-mestizas. 

Guatemala: F y G Editores, 2019.  

 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025 

22 ISSN 2595-8208 

ANATOLIOS, Khaled. Nicea en perspectiva trinitária: desarrollos, sentido, legado. Salamanca: 

Sígueme, 2023. 

 

BORSANI, María. Rutas decoloniales. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2021.  

 

COMISIÓN TEOLÓGICA INTERNACIONAL. Jesucristo, Hijo de Dios, salvador: 1700 años 

del Concilio Ecuménico de Nicea, 325-2025. Vaticano: Editrice Vaticana, 2025.  

 

CRISÓSTOMO, Luis. Madre Tierra: fecunda, tierna y encantadora. Guatemala: Maya Wuj, 

2024.  

 

ESTERMANN, Josef. Las filosofías indígenas y el pensamiento afroamericano. In: 

BETANCOURT, Raúl; BEORLEGUI, Carlos. Guía comares de filosofía latinoamericana. 

Granada: Comares, 2014. p. 271-291.  

 

FERRACCI, Luca; VAN ERP, Stephan; ABRAHAM, Susan. El Concilio de Nicea 1700 años 

después: perspectivas críticas sobre un legado vivo. Revista Internacional de Teología 

Concilium, Estella, n. 409, p. 7-12, fev. 2025. 

 

FRANCISCO. Carta encíclica Laudato Si: sobre el cuidado de la casa común. Guatemala: 

Kyrios, 2015.  

 

GADAMER, Hans-Georg. Verdad y método. Salamanca: Sígueme, 2012. 

 

KANT, Immanuel. Crítica de la razón pura. Ciudad de México: FCE, 2018. 

 

MARTÍNEZ, Jaime. Eso que llamamos comunalidad. Oaxaca: Colección Diálogos, 2010.   

 

MARTÍNEZ, Silvia. Aportaciones de las teologías feministas a la teología trinitária: 

reimaginando la noción de relacionalidad. Revista Internacional de Teología Concilium, 

Estella, n. 409, p. 91-103, fev. 2025. 

 

MIGNOLO, Walter. El lado más oscuro del renacimiento. Alfabetización, territorialidad y 

colonización. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2023.  

 

MILLARES, John. ¿Qué tiene que ver Nicea con Malina? Una laguna teológica y el desarrollo 

de una Cristología local. Revista Internacional de Teología Concilium, Estella, n. 409, p. 45-

54, fev. 2025. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. El fin del imperio cognitivo: la afirmación de las 

epistemologías del Sur. Madrid: Trotta, 2019.  

 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, María. Las epistemologías del Sur: dar voz a la 

diversidad del Sur. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, María (Eds.). Conocimientos 

nacidos em las luchas: construyendo las epistemologías del Sur. Madrid: Akal, 2020. p. 9-47. 

 

ZIZIOULAS, Ioannis. Comunión y alteridade: persona e Iglesia. Salamanca: Sígueme, 2009.  

 

Recebido em: 28/03/2025. 

Aceito em: 20/06/2025. 

 


