http://dx.doi.org/10.7213/cd.al3n22p922

Alcances interculturales e interreligiosos
del Concilio de Nicea: una relectura hecha
desde las epistemologias comunales del
Sur global

Intercultural and interreligious reach of the
Council of Nicaea: a rereading from the
comunal epistemologies of the global South

Nelson Alejandro Garcia Borrayo!

Resumen

La celebracion de los 1700 afios del Concilio de Nicea plantea una serie de desafios urgentes para
las iglesias cristianas. La interculturalidad quiza sea el reto mayor, pues hay muchos sectores de
lo que hoy se suele denominar el “Sur global” que llevan en su historia heridas coloniales que atn
siguen sangrando y demandando justicia. Heridas de las que, las iglesias, deben reconocerse y
sentirse responsables. Si, como sostiene el reciente documento publicado por la Comision
Teolodgica Internacional Jesucristo, Hijo de Dios, salvador: 1700 afios del Concilio Ecuménico
de Nicea, 325-2025, el Concilio de Nicea fue ante todo un acontecimiento cultural, un evento que
puso a dialogar la fe biblica sobre la radical relacion que hay entre el Padre y el Hijo en contextos
grecorromanos, y que buscaba proteger la fe de todo el pueblo de Dios, especialmente de los mas
pequefios, entonces la tarea consiste en realizar una labor equivalente. Sobre todo, en aquellos
amplios sectores marginales que hoy suefian con un mundo més humano y comunal.

Palabras-clave
Comunalidad. Interculturalidad. Pueblos originarios. Relacionalidad. Sur global.

Abstract

The celebration of the 1700 anniversary of the Council of Nicaea poses a series of urgent
challenges for Christian churches. Interculturality is perhaps the greatest challenge, as there are
many sectors of what is now commonly referred to as the “global South” that carry colonial
wounds in their history that are still bleeding and demanding justice. Wounds for which the
churches must recognize and feel responsible. If, as the recent document published by the
International Theological Commission Jesus Christ, Son of God, savior: 1700™ anniversary of
the ecumenical Council of Nicaea, 325-2025 maintains, the Council of Nicaea was above all a
cultural event, an event that put the biblical faith about the radical relationship between the Father
and the Son in dialogue in Greco-Romans contexts, and that sought to protect the faith of the
entire people of God, especially the smallest, then the task consists of carrying out an equivalent
task. Especially in those broad marginal sectors that today dream of a more humane and
communal world.

Keywords
Communality. Interculturality. Native peoples. Relationality. Global South.

! Mestre em Filosofia pela Universidad Rafael Landivar (URL). Licenciado em Ciéncias Religiosas pela
URL. Licenciado em Teologia pela URL. Professor da Facultad de Teologia da URL Contato:

nagarcia@url.edu.gt.


mailto:nagarcia@url.edu.gt

Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

INTRODUCCION

A lo largo de la historia de las iglesias, los concilios han jugado un papel importante.
Desde esta perspectiva, lo acontecido en Nicea no ha sido la excepcion. En el caso concreto de la
cristologia, la fe nicena ha marcado un antes y un después. Un antes, pues toda la praxis martirial
vivida durante los siglos anteriores, si bien se fundamentaba en el mandato misionero del
Resucitado (Mt 28,19-20), y en la experiencia bautismal, no habia encontrado un fundamento
filosofico que sirviera de criterio intercultural para interpretar adecuadamente los titulos biblicos
que refieren a Jesucristo. Titulos que, huelga decirlo, estaban intimamente relacionados con la
praxis bautismal. Pero Nicea también ha significado un después, ya que ha abierto toda una
historia, polémica por cierto, de recepcion e interpretacion magisterial. A nivel popular, la fe
profesada en Nicea no ha pasado de ser, lamentablemente, una practica de tipo confesional; algo
que se expresa en la liturgia dominical (con algunos términos raros como “de la misma naturaleza
del Padre”) y que tiene poca incidencia en la vida social, econémica y politica de los paises donde
militan las iglesias. Este caracter de extrana familiaridad que ha ido adquiriendo tan venerable
simbolo niceno (este es otro nombre que recibe el Credo de Nicea), revela su monumentalidad
historica, es decir, su alejamiento de la vida concreta de los pueblos, de sus luchas, anhelos y
utopias.

Este aspecto monumental de la fe nicena plantea serios desafios para las iglesias, de cara
a la celebracion de su 1700 aniversario que se avecina. Pero no es solamente la inminencia de su
conmemoracion lo que nos desafia, también la reciente publicacion del texto de la Comision
Teolodgica Internacional Jesucristo, Hijo de Dios, salvador: 1700 afios del Concilio Ecuménico
de Nicea, 325-2025 (2025), nos cuestiona planteando retos misionologicos interculturales. (Es
posible hacer didlogos interculturales a la luz del término conbustancial (homoousios) con el que
los 318 padres expresaron la eterna relacion existente entre el Padre y el Hijo?

Con la firme conviccidén de que esto no solo es deseable sino también posible, divido el
presente articulo en tres partes: la primera, trata fundamentalmente sobre la urgente tarea de
desmonumentalizar la profesion de fe nicena a fin de poder realizar un intinerario hermenéutico
que lo haga inteligible y practicable en amplios sectores comunales del Sur global. La segunda
parte, busca colocar el homoousios niceno en situacion de didlogo con las epistemologias que
surgen enmedio de las luchas de los pueblos originarios que atn llevan en su memoria las heridas
del colonialismo del ser, del poder y del conocer. Establecer la condicion que haga posible este
dialogo es la preocupacion central de esta seccion. Por tltimo, en la tercera parte, que es la mas
especulativa, realizo una especie de interseccion hermenéutica entre los conceptos “relacionalidad
entre el Padre y el Hijo” y “comunalidad”, para buscar la posibilidad de hacer significativa la fe
nicena, que a juicio de la Comision Teoldgica Internacional sirvid para proteger la fe de los mas
pequefios, en aquellos ambitos epistemoldgicos marginales del Sur global que luchan por hacer
realidad la utopia politica de ver emerger un mundo mas comunal. Termino mi articulo

presentando al lector no ya conclusiones, sino mas bien horizontes para seguir reflexionando.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
10 ISSN 2595-8208



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea
1 DESMONUMENTALIZAR LA PROFESION DE FE NICENA: UNA
EXIGENCIA HERMENEUTICA

Se aproxima la fecha en la que se celebrara el 1700 aniversario del Concilio de Nicea.
Acontecimiento eclesial del cual tenemos algunos vestigios liturgicos dominicales cada vez que
hacemos comunitariamente, luego de la participacion en la mesa de la Palabra, nuestra profesion
de fe.

Si bien la confesion de fe se ha vuelto parte de nuestro vocabulario liturgico dominical,
son muchos los que ignoran atn sus enormes alcances a nivel teologico, misionologico y cultural
(pues ha sido traducido a numerosos idiomas). Alcances que, logicamente, no pudieron en modo
alguno haber sido pretendidos o premeditados por aquellos 318 padres; en efecto, tal y como han

sostenido recientemente Luca Ferracci, Stephan van Erp y Susan Abraham:

la mayoria ignora que el credo no fue concebido para convertirse en lo que
realmente ha sido a lo largo de los dieciocho siglos de su historia: una piedra
angular para todas las confesiones cristianas, que circula en los mas diversos
ambitos teologicos, con un amplio impacto en las culturas locales y diversas
implicaciones teologicas, politicas y filosoficas. Creado con fines
principalmente litargicos y catequéticos, el credo ha mostrado una doble
capacidad de adaptacion: de tipo cultural, como puente hacia las poblaciones
en mision, y de tipo lingiiistico. Las traducciones del credo comenzaron ya en
el siglo IV (producidas en las regiones armenia, siriaca y copta, y, mas tarde,
también en el mundo 4rabe) y la expansion del cristianismo durante la Edad
Moderna ha dado lugar a la produccion de traducciones a lenguas atin mas
diversas (2025, p. 7).

Como se puede advertir en la cita anterior, los alcances culturales del Credo niceno
constituyen un signo hermenéutico de su enorme vitalidad y exceso de significatividad. Sin
embargo, y pese a ello, el Credo de Nicea o, mejor dicho, el mismo acontecimiento conciliar, ha
enfrentado y sigue enfrentando hoy duras criticas y dificultades en su recepcion, tanto por las
diversas confesiones cristianas, sean catdlicas o no, como también por las diversas tradiciones
religiosas. La perspectiva critica adoptada por Steven Battin (2025) en su articulo ;Nicea como
simbolo de fe y simbolo de tragedia?, es un claro ejemplo de que las conmemoraciones sobre el
concilio niceno, que tendran lugar este afio, distan mucho de ser uniformes o inequivocas.
Evidentemente, esto plantea problemas y desafios a nivel intraeclesial, ecuménico e interreligioso.
Piénsese, por citar un ejemplo, en lo que Austin Millares ha sefialado sobre las dificultades
lingiiisticas y semanticas que tienen lugar a la hora de intentar traducir el homoousion en el
contexto eclesial de la cristologia filipina (2025, p. 48-49). Intraducibilidad, que nos remite
inevitablemente a problematicas tanto histéricas como temporales.

La distancia historica que nos separa del evento niceno nos permite apreciar un aspecto
de su temporalidad. Aspecto que Boaventura de Sousa Santos nombra acertadamente como
“caracter monumental”. Por caracter monumental entiende el socidlogo portugués “una
grandiosidad que establece distancia, una perennidad que permite la memoria, una arquitectura

narrativa que evoca el heroismo” (2019, p. 260). ;No es asi como se suele evocar la memoria de
Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
ISSN 2595-8208 11



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

Nicea en nuestros ambitos intraeclesiales como las parroquias, pequefias comunidades y cursos
de teologia popular e incluso hasta en algunos sectores donde se cultiva teologia académica? ;No
es acaso el Credo niceno un monumento, glorioso y hasta digno de admirar, pero al fin y al cabo
monumento que evoca las lejanas victorias de la fe, de la ortodoxia contra las herejias?

Si ya hacer memoria del concilio en &mbitos diversos de las confesionalidades cristianas
es complejo (recordemos el caso de los cristianos filipinos arriba sefialado), no se diga en aquellos
sectores periféricos del Sur gobal que durante mucho tiempo han experimentado la marginacion,
la opresiodn, la violencia racial y religiosa encarnada en estructuras politicas y estatales. ;Se puede
entonces conmemorar el evento conciliar en espacios del “no ser”, es decir, en espacios donde
hay heridas, llagas coloniales que aiin supuran, que atun recuerdan las crueldades genocidas en las
que hasta la misma Iglesia catélica se vio involucrada, tanto implicita como explicitamente?

Estas interrogantes plantean un complejo problema hermenéutico de caracter intercultural
e interreligioso. Si acordamos que hay una exigencia teologica, eclesiologica y misionologica de
hacer revelante la fe expresada en Nicea para nuestros tiempos, y quien escribe estas lineas esta
plenamente convencido de ello, tal exigencia debe pasar ineludiblemente por una accién
desmonumentalizadora del Credo niceno; o sea, se debe poner a prueba su alcance soteriologico,
evangélico, haciéndolo entrar en contacto con la carne de los pueblos, con sus espiritualidades,
sus luchas, sus sentipensares, sus imaginarios personales y colectivos, sus gemidos, sus anhelos
de justicia y vida digna. En otras palabras, quiza mas técnicas, debe hacerlo entrar en el contexto
de las epistemologias del Sur global y sus ecologias de saberes. Dice al respecto Boaventura de

Sousa Santos:

Desmonumentalizar los conocimientos monumentales [es preciso reconocer
que la teologia ha sido considerada durante mucho tiempo como saber
monumental] es una condicidn previa para la apertura de espacios
argumentativos en los que otros saberes puedan mostrar su posible
contribucion a una comprension del mundo mas diversa y mas profunda, y a
una transformacion social [...] mas eficaz y méas ampliamente comprometida.
(2019, p. 262).

Si el propésito de fondo que movio a los actores del Concilio de Nicea a inculturar en el
mundo helénico la insondable riqueza semita del Dios (“Alldhad” se dice en arameo) revelado en
Jesus de Nazaret (cuyos testimonios fundantes, entiéndase las narrativas evangélicas y los demaés
escritos en lengua griega, son ya expresion de esta problematica inculturacion) fue de caracter
soteriologico-pastoral y no solo dogmatico (por eso su acto lingiiistico es de caracter liturgico,
celebrativo y autoimplicativo), entonces, ;podremos hacer algo semejante hoy?

Desmonumentarlizar el Credo niceno implica, pues, tal y como expresamos antes, una
tarea hermenéutica, pero no de cardcter universalista o abstracta; sino, mas bien, concreta,
particular y muy especifica. Entre las y los autores del Sur global que se han dedicado
apasionadamente, y desde las fronteras y margenes epistémicos del sistema-mundo eurocéntrico,
capitalista, patriarcal, racista y colonial, a desarrollar un trabajo hermenéutico alternativo al

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
12 ISSN 2595-8208



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea

imperante se encuentra Maria Eugenia Borsani. Su trabajo resulta interesante para la tarea
hermenéutica sobre el Credo mniceno que estamos buscando realizar, pues resignifica
creativamente la hermenéutica de Gadamer (2012) en espacios marcados por la colonialidad, el
dolor y la opresion.

Al referirse, por ejemplo, a como apropiarse de tradiciones textuales del pasado en
espacios humanos donde no existe continuidad ni familiaridad con sus horizontes de sentido,

producto de su falta de lectura e interpretacion continua, es decir, donde so6lo hay extrafieza, dice:

[se] vuelve problematico uno de los propositos de la hermenéutica [se refiere
a la gadameriana], a saber, el que propende a volver familiar y propio aquello
que se nos presenta en principio en tanto que ajeno y con ello la imposibilidad
de inteligirlo, comprenderlo, interpretarlo. Es decir, ;puede volverse propio
aquello que ha operado con la l6gica misma de la expropiacion, depredacion y
muerte? Hemos ejercido por siglos una pasiva practica de adquisicion de
saberes cuya legitimidad le ha sido otorgada en virtud de su contexto de
surgimiento eurocentrado vistiéndonos entonces con ropajes epistémicos
foraneos y, sin embargo, tenidos por legitimos en gran medida en virtud de su
procedencia, colonialidad y prepotente pretension universalista mediante.
(2021, p. 193).

Sin duda, la problematica hermenéutica detectada por Borsani, quien sigue en este punto
muy de cerca a Walter Mignolo, no solo puede sino que debe poder discernirse y aplicarse a la
hermenéutica intercultural e interreligiosa del Credo de Nicea que intentamos hacer en el presente
articulo. Si lo logramos o no es algo que queda a juicio de todo potencial lector. Como se sabe, la
hermenéutica gadameriana concede prioridad fundamental al cuestionamiento, a la pregunta que
surge tanto del texto de tradicion como del lector o comunidad lectora. En el caso del credo
confesado en el Concilio de Nicea, trato de acercarme a dicho acto lingiiistico desde el lugar de
enunciacion en el que me encuentro. Se trata de espacios guatemaltecos habitados por cuerpos
racializados, marcados por el mestizaje, el infinito ideal de blancura, las negociaciones y hasta
negaciones identitarias, impuestas en la mayoria de casos por los Estados-nacion.

Secundando a Yolanda Aguilar, puedo decir ademas que, el lugar desde donde pretendo
ponerme a la escucha del texto de la tradicion nicena, es la zona privilegiada pero inventada
politicamente del no ser, del no ser indigena ni europeo. Es decir, escucho “desde los [paraddjicos
y aparentes] privilégios que nos otorga el mestizaje de lo ladino; el racismo internalizado [...] la
internalizacion de la blancura” (2019, p. 7).

Desde este espacio inventado y en sintonia y solidaridad con otros espacios del no ser, es
decir, desde las epistemologias del Sur global (pueblos mayas, xincas, garifunas), deseo horadar
el cerco en apariencia cerrado del término homoousion (que, como se sabe, fue introducido en el
Concilio de Nicea para expresar lo que debe ser exlcluido en la relacion intratrinitaria entre el
Padre y el Hijo), para interrogarlo y dejarme interrogar a su vez por éste. De forma preliminar
escucho la siguiente interpelacion: ;las relaciones personales entre el Padre y el Hijo en el seno

de la comunidad trinitaria que profesamos los cristianos, pueden acaso inspirar las luchas de los

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
ISSN 2595-8208 13



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

pueblos originarios, sus busquedas insaciables por defender y promover la comunalidad del tejido
de la vida en su poliédrica complejidad?

Debo confesar, que en esta tarea hermenéutica intercultural e interreligiosa del Credo
niceno que pretendo realizar, me inspiran los esfuerzos metodoldgicos protagonizados por
algunas tedlogas feministas. De manera especial, por aquellas que sostienen que, pese a los recelos
actuales hacia la doctrina helenizada de la Trinidad, no seria deseable un rechazo total del
acontecimiento conciliar de Nicea, pues consideran que es posible ain “dar continuidad a la
tradicion a través de un lenguaje deshelenizado, sin tener que pasar obligatoriamente por una
terminologia no situada y patriarcal. [...] Por tanto, la via para conectar teologia y vida seria la de
la negociacion con el lenguaje teolodgico tradicional” (Martinez, 2025, p. 95). Ahora bien, dicha

negociacion lingliistica incluye, para Silvia Martinez, el siguiente proceso:

1) un trabajo deconstructivo inicial de la semantica helenizada, recuperando
los sentidos y las metaforas iniciales en su contexto; 2) el analisis de los
significados y su traslacion a nuestro mundo cultural a partir de la tension entre
lo dicho y lo no dicho y la tension entre la experiencia y la tradicion; y 3) una
reconstruccion de los significados con semanticas propias del pluralismo
globalizado y decolonial en el que vivimos y que produzcan que van a dar lugar
a modelos trinitarios diversos, interdependientes e inclusivos. (2025, p. 95).

Del itinerario hermeneutico descrito por la autora considero, dado el breve espacio en el
que desarrollo mi articulo, que los pasos dos y tres son los que me resultan mas viables realizar a
continuacion y desde el lugar epistemoldgico ya sefialado (las epistemologias del Sur global). Eso
no significa, claro esta, que descuidaré el acercamiento de tipo deconstructivo y critico a aspectos
semanticos constitutivos del Credo niceno en su propio contexto de enunciacion tal y hasta donde
ha sido posible reconstruirlo histéoricamente, con plena conciencia de las problematicas y los

limites que esta tarea conlleva.

2 DIALOGANDO CON LA TRADICION NICENA DESDE LAS
EPISTEMOLOGIAS COMUNALES DEL SUR GLOBAL

El titulo de esta parte hace explicito, desde el inicio, el lugar epistemologico desde el que
deseo entrar en dialogo con el credo profesado en Nicea. Es importante tomar conciencia del
propio lugar de enunciacion para asi evitar dar la falsa impresion de que hablamos
ahistoricamente, desde ningtin lugar, desde la absolutez de un ego universal y transcendental, sin
carne ni cicatrices historicas.

Luego de esta toma de conciencia (de honestidad hermenéutica deberiamos decir)
vayamos diretamente al asunto que nos concierne: /qué implica dialogar con la tradicion nicena
desde las epistemologias del Sur global, desde sus luchas comunales concretas? Para intentar
responder adecuadamente, empecemos diciendo lo que entendemos por epistemologias del Sur
global. Escuchemos la definicion que nos ofrecen Boaventura de Sousa Santos y Maria Paula

Meneses:

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
14 ISSN 2595-8208



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea

el Sur global es hoy un amplisimo campo de experiencias, de lucha por un
mundo mejor, un mundo que respete la dignidad y la humanidad en su
diversidad. Un poco por todas partes, desde Asia hasta Europa, desde las
Américas hasta Africa, desde Australia hasta el Caribe, una masa heterogénea
de grupos subalternos — campesinos y trabajadores sin tierra, parados, mujeres,
pueblos indigenas y afrodescendentes, trabajadores del sector informal [...]
organizaciones ecologistas [...] — se organiza en asociaciones y movimientos
sociales para desafiar la exclusion abismal a la que el sistema capitalista,
colonial y patriarcal les ha sometido a lo largo de los siglos. Pese a esta
vivacidad politica, el Sur global se ve pocas veces como una fuente de teoria y
explicacion. [...] {Qué podemos aprender de estas luchas? ;Qué conocimientos
se producen en estos procesos de resistencia, tan diversos y tan ricos de
experiencia humana? (2020, p. 9).

Como se puede ver, por epistemologias del Sur global nos referimos a conocimientos que
emergen desde las luchas comunales cotidianas que realizan grupos subalternos. No son
conocimientos que surgen desde el solipsismo de un ego transcendental (al estilo del que
describen Descartes o Kant) que dialoga consigo mismo. Al contrario, se trata de formas de saber
que se pueden verificar en la praxis misma de resitencia ante las opresiones. En consecuencia, la
verdad de esta modalidad de conocimientos se hace en la vida, produce vida; es decir, se prueba
no tanto en seminarios académicos, jornadas o conferencias teoldgicas etc. Se trata, en definitiva,
de una razén implicada en las luchas, activa, caliente y corazonada (Santos, 2019, p. 190).

Luego de decir qué entendemos por epistemologias del Sur global, es preciso enunciar
también lo que comprendemos por tradicion nicena. Siguiendo de cerca a la Comision Teologica

Internacional se puede decir:

la fe nicena [es] un symbolon [,] es decir una confesion de fe. [...] Al ser un
simbolo, la confesion de Nicea es una formulacion y explicacion positiva de la
fe biblica. No pretende ser una nueva definicion, sino mas bien una evocacion
de la fe de los apostoles: “esta fe, Cristo la ha dado, los apdstoles la han
anunciado, los padres de toda nuestra oikoumene reunidos en Nicea la han
transmitido” (2025, n. 53).

Ciertamente, no es este el lugar para hacer discusiones y analisis profundos sobre todos
los pormenores contenidos en tan suscinta deficion. Lo que si interesa destacar es la manera como
la comision teoldgica, usando palabras de Boaventura de Sousa Santos, “desmonumentaliza”
(2019, p. 261) el simbolo, la confesion de fe nicena; es decir, como la reconduce a su contexto y

situacion vital originaria.

Antes de que la doctrina de la Trinidad se desarrollara teologicamente, la fe en
la Trinidad era el fundamento de la vida cristiana celebrada en el bautismo. La
profesion de fe bautismal pronunciada en la formula sacramental del bautismo
no expresaba simplemente un misterio teérico sino la fe viva, referida a la
realidad de salvacion concedida por Dios y, por tanto, a Dios mismo. La fe
bautismal da un “conocimiento” de Dios que es al mismo tiempo un acceso al
Dios vivo. En efecto, el nucleo del debate es una cuestion existencial mas que
un problema tedrico. [...] S6lo cuando Dios mismo se convierte en “uno de

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
ISSN 2595-8208 15



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

nosotros” existe la posibilidad real para el hombre de participar en la vida de
la Trinidad (2025, n. 49, 58).

Luego de escuchar a la Comision Teoldgica Internacional empieza a quedar claro que,
hablar de fe nicena, de simbolo o Credo niceno, es hacer referencia a la experiencia bautismal, a
una ortopraxis relacionada con el paso de la muerte a la vida que se efecta en el bautismo. Esta
remision a la experiencia existencial bautismal, nos permite comprender en su justa medida la
cuestion de fondo que se debati6 en el Concilio de Nicea. Lo que estaba en juego no era
simplemente una cuestion de innovacion terminologica o conceptual a nivel filosofico — e/
homoousios de Alejandro y Atanasio versus el homooiusios de algunos partidiarios de Arrio —lo
que estaba realmente en cuestion era la participacion simbdlico-sacramental del creyente en la
vida, pasion, muerte y resurreccion de Jestis de Nazaret, en su vida mesidnica dedicada
plenamente a la diaconia del reinado de Dios (Rm 6).

No olvidemos que, tal y como sostiene la exégesis y la teologia sacramental
latinoamericana actual, el bautismo, tanto el de Jests en el Jordan — que tradiciones sinopticas,
como la marcana, relacionan expliticamente con el transito pascual que él mismo vivira (Mc
10,38-39) — como el que luego recibira todo aquel que quiera ir detras de El (Mt 28,19), sélo va
adquiriendo su plena y procesual significatividad teoldgico-ritual, en el ambito de la llegada
inminente del reinado de Dios.

En definitiva, es toda la experiencia bautismal de los miembros de las diversas iglesias
perseguidas y martirizadas en los siglos anteriores al Concilio de Nicea (325) lo que se recoge, se
profesa y se articula en el Credo niceno. Es toda esa rica experiencia bautismal, martirial,
profética, de los siglos II-I1I y no una simple cuestion conceptual, insistimos, lo que protege la
profesion de fe nicena, para que toda esa sangre derramada, esas vidas entregadas en resistenica
discipular y mesianica frente a cualquier poder idolatrico imperial — sea el del César o cualquier
outro — tenga sentido desde la comlin vocacion bautismal y no sea un testimonio vano, sin
trascendencia y abocado al olvido.

Notara el lector que me he extendido a la hora de definir lo que comprendemos por fe
nicena, pero ha sido en funcién de que se logre comprender desde qué experiencias especificas
pueden establecer un didlogo fructifero las epistemologias del Sur global y la fe expresada
simbolicamente en el Concilio de Nicea. Las interrogantes que enunciamos antes sobre la
posibilidad de que las relaciones personales entre el Padre y el Hijo en el seno de la comunidad
trinitaria, que profesamos los cristianos, puedan inspirar las luchas de los pueblos originarios,
sus busquedas insaciables por defender y promover la comunalidad del tejido de la vida en su
poliédrica complejidad, posibilitan la apertura un horizonte dialogal donde ambas experiencias
epistémicas puedan fecundarse mutuamente, pero so6lo si se reconoce que las experiencias
martiriales que derivan de la participacion liturgico-bautismal del discipulo en la vida entregada
de Jesus, que revela en su existencia kenotica a un que Dios es amor inaudito que se da sin reservas
hasta el extremo de experimentar la muerte, no son extrafias a las experiencias de racismo, dolor

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
16 ISSN 2595-8208



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea

y marginacion que a diario viven millones de hermanos nuestros por defender la comunalidad de
todo el tejido de la vida.

Desde mi punto de vista, y es lo que sostengo en este articulo académico, solamente desde
el seno de estas experiencias comunitarias, la bautismal-martirial antiimperialista cristiana que
hunde sus raices en la comunidad (koinonia) trinitaria y la que sostiene la resistencia comunal
antiimperialista de los pueblos originarios pertenecientes a los &mbitos epistémicos del Sur gobal,
es viable discernir el modo como ambos campos experienciales se podrian fecundar mutuamente.

Es importante resaltar que esta especie de interseccion interpretativa, que bien podriamos
nombrar siguiendo a Mignolo como “hermenéutica pluritépica” (2023, p. 62-63), o también como
“hermenéutica intercultural”, constituye para la Comision Teologica Internacional ya no solo una

invitacion, sino una verdadera exigencia. En este sentido, dice la comision:

el Concilio de Nicea, que puso en palabras la fe cristiana para la Iglesia
difundida entre las naciones, utilizando la lengua griega y adoptando un
término de la filosofia griega [se refiere al homoousios] constituye sin duda un
acontecimiento cultural. [...] Esta asuncién de la cultura a través de la
revelacion implica una cierta influencia reciproca, a pesar de su asimetria. [...]
Por tanto, desde dentro, desde su apertura hacia la verdad, el bien y la belleza,
la revelacion las purifica y las eleva. Pero, ademas, las culturas y las lenguas
asumidas y transfiguradas por la novedad de la revelacion permiten enriquecer
y aclarar la expresion de la fe. Esta reciprocidad se ha observado a lo largo de
los siglos. [...] El Concilio de Nicea no es tan solo un evento de asuncion y
fecundacion de la cultura a través de la revelacion, sino también una
oportunidad para encuentros interculturales. [...] La dimension intercultural de
la que Nicea es una expresion fundamental se puede considerar también como
un modelo para el periodo contemporaneo en el que la Iglesia esta presente en
distintas areas culturales: asiaticas, africanas, latino-americanas (2025, n. 84-
85, 87, 89).

A la luz de este programa disefiado por la Comision Teologica Internacional, que busca
propiciar, abrir caminos dialdgicos desde perspectivas ecuménicas, interreligiosas e
interculturales con la fe nicena, se puede afirmar que, las iglesias cristianas, con ocasion del 1700

aniversario del acontecimiento conciliar celebrado en Nicea, se enfrentan ante un enorme desafio:

inspirarse en los padres de Nicea para buscar hoy expresiones significativas de
la fe en los diferentes lenguajes y contextos. [...] hacer un trabajo similar al de
antafio para afirmar la radical unidad del Hijo y del Padre, en las situaciones
culturales y en los lenguajes que les son propios [pues] Nicea sigue siendo un
paradigma de cualquier encuentro intercultural y de la posibilidad de recibir o
forjar nuevas formas [...] de expresar la fe apostolica (2025, n. 89).

De cara, pues, a estos desafios y con la disposicion a dejar que nos interpelen, deseo
plantear las siguientes interrogantes: si lo que buscamos es poner en situacion dialdgica a la
tradicion nicena con las epistemologias comunales del Sur global, entonces, ;puede ser el término
epistémico “comunalidad” una nueva forma para explicitar, desde la marginalidad que
experimentan y asumen los descartados de Sur global, los alcances politicos que contiene la
relacionalidad radical entre el Padre y el Hijo enunciada con el término filoséfico homoousios?

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
ISSN 2595-8208 17



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

(Puede un término como este — término que, como subraya la Comision Teologica Internacional,
prestd un servicio profético a los mas pequefios para “resistir las fuerzas del regionalismo cultural
absolutizado? y de la division geopolitica, asi como las de la herejia, a menudo vinculada [...] a
una forma de sutileza elitista” (2025, n. 116) — ser ahora un criterio hermenéutico para discernir
los brotes, los frutos del reinado del Dios Trino y Uno contenidos en las luchas que buscan
proteger y promover la intima relacionalidad que conforma a la comunalidad total del tejido de la
vida en su poliédrica pluriversidad? Brindar alguna orientacidon ante tan complejos interrogantes

es lo que buscamos a continuacion.

3 LA RELACIONALIDAD PADRE-HIJO PROFESADA EN NICEA A LA LUZ
DE LAS LUCHAS COMUNALES DEL SUR GLOBAL.

En esta parte de nuestro articulo, que es la ultima, deseo poner en interseccion
hermenéutica el concepto niceno homoousios con el de comunalidad desarrollado por los saberes
practicos del Sur global.

Para poner en situacion dialogal el término homoousios, se debe comprender ante todo el
propodsito que cumplié en el Concilio de Nicea. Muchas veces se ha malentenido la funcién
hermenéutica de este concepto al pensar que es una afirmacion positiva, una especie de metafisica
intratinitaria. Nada puede estar mas lejano de la realidad. Estudios realizados en afios recientes
han ayudado a clarificar esta situacion. Entre los numerosos pensadores que han dedicado tiempo
a dilucidar esta cuestion, destaca el tedlogo ortodoxo loannis D. Zizioulas quien luego de analizar

cuidadosamente esta cuestion concluye:

el homoousios ha de entenderse no tanto como una afirmacion positiva, que
nos dice algo sobre el ser de Dios, sino negativa, para indicar lo que el Logos
no es: una criatura. Cuando el lenguaje sustancial es desplazado del terreno de
la dialéctica creado-increado al ambito de una metafisica divina, pierde su
contexto original (2009, p. 229).

A conclusiones similares llegan los finos analisis del te6logo Kahled Anatolios. Quien
luego de analizar cuidadosamente el De decretis synodi de Atanasio de Alejandria concluye:
“Atanasio sostiene claramente [...] que el contenido del significado del omoousios de Nicea
responde a su funcién como guia de una determinada forma de leer la Escritura. [...] todo esfuerzo
por comprender este término mediante el recurso al significado secular [...] se equivoca” (2023,
p. 201). Luego de escuchar los analisis de estos autores, empieza a ganar claridad una cuestion
fundamental: el término homoouisios no tiene propiamente una funcién metafisica, sino, mas bien,
un propdsito hermenéutico. Fungir como guia de una forma de leer el testimonio de la Escritura

sobre Cristo. Es decir, su objetivo se enmarca en el ambito de una hermenéutica cristologica

2 La Comision Teoldgica Internacional hacer referencia al arrianismo.
Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
18 ISSN 2595-8208



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea

biblico-eclesial. Fuera de dicho ambito, el homoousios pierde su sentido, su significatividad
teologico-pastoral.

Ahora bien, el hecho de que no posea el referido término un significado sustancialista
positivo no significa que carezca de fuerza contracultural, sobre todo en el contexto de la ousia
griega. Digdmoslo de una vez: el homoousios fue insertado, como cldusula explicativa, en una
profesion de fe, de raiz biblica, que prioriza la relacion entre el Padre y el Hijo. El resultado es
algo que podriamos denominar personalizacion de la ousia. Me explico: en el horizonte del
movimiento, propio de la ontologia griega, no hay causalidad por libertad personal sino causalidad
por necesidad. Por eso, lo divino en este horizonte no crea de la nada, solo pone en movimiento
una hyle (materia) que preexiste desde siempre.

Esto es importante pues cuando en el Credo niceno se profesa que el Hijo engrendrado
del Padre es de su substancia, no se afirma que el Hijo sea la emanacion de una susbstancia
impersonal. Al contrario, y como mas tarde se clarificara en los tedlogos capadocios, decir que el
Hijo es consubstancial con el Padre significa que hay desde el principio una hipostatizacion
(personalizacion diriamos hoy con todas las cautelas del caso) de la divinidad. En este contexto

cabe resaltar la importancia de

evitar decir que el Padre cede su ousia al Hijo [...] como si Aquél fuese por si
mismo su poseedor original, o como si la ousia existiese de algiin modo con
anterioridad a las personas y les fuese entregada a ellas por el Padre, su
poseedor original. La ousia siempre represento algo comun a las tres personas
y nunca fue considerada a-hipostatica; su hipostatizacion fue y es simultanea a
la diferenciacion personal (Zizioulas, 2009, p. 166-167).

Sé la carga especulativa que contienen estas reflexiones, pero lo que intentamos decir
es, que, al introducir los padres nicenos la expresion homoousios en la fe que confiesa el eterno
engrendramiento del Hijo por el Padre, se introduce de forma inaudita relacionalidad en la ousia,
en el ser. Este es el mérito del Concilio de Nicea: profesar que el ser es relacional. En este
contexto me parece justo el comentario de Zizioulas: “una ontologia asi fue elaborada, quizas por
vez primera, por Atanasio en su enfrentamiento con los problemas que genero el arrianismo”
(2009, p. 139). Desde mi perspectiva, es desde esta relacionalidad substancial del Padre y el Hijo
que puede establecerse un dialogo con el término “comunalidad”, propio de las epistemologias
del Sur global, por la relacionalidad intrinseca que le caracteriza.

Que para las epistemologias del Sur global hablar de “comunalidad” — o sus sinénimos
“comunitariedad y comunidad” — es hablar de la interconexion relacional de todo cuanto existe,

lo evidencia el siguiente texto:

nuestra organizacion social se caracteriza por la comunitariedad, sistema que
se sustenta en el principio de reconocer a la naturaleza y a las otras personas
en la vida propia. [...] La savia de las plantas comestibles, el jugo de las frutas
y el milagro de las plantas que curan estan en el cuerpo. Todas vienen de la
Madre Tierra y son hermanas y hermanos (Crisdstomo, 2024, p. 127).

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
ISSN 2595-8208 19



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

Esta relacionalidad comunitaria que da sentido a las luchas de los pueblos originarios, a
sus conocimientos ancestrales, impregna todas las dreas de la vida. Esto lo expresa muy bien
Yésnaya Aguilar al decir que hay la comunalidad de la tierra, comunalidad del trabajo,
comunalidad en el modo de ejercer la autoridad y comunalidad de la fiesta (2024, p. 187). Lo
comunal se contrapone decididamente a lo individual entendido de forma absoluta. Es interesante
notar que la resistencia comunal a todo tipo de egolatria moderna-colonial se convierte casi en

una especie de profesion de fe:

somos comunalidad, lo opuesto a la individualidad, somos territorio comunal,
no propiedad privada; somos compartencia, no competéncia; somos
politeismo, no monoteismo. Somos intercambio, no negocio; diversidad, no
igualdad, aunque a nombre de la igualdad también se nos oprima. Somos
interdependientes, no libres. Tenemos autoridades, no monarcas (Martinez,
2010, p. 17).

Si la comunalidad como modo de vivir, de luchar, de reconocerse y reconocer al otro, se
fundamenta, segtin afirma Josef Estermann, en el axioma (filosofico por cierto) de la irrenunciable
relacionalidad como algo opuesto a toda forma de sustancialidad occidental, de modo que “la
relacion es ontoldgica y epistemologicamente anterior a los seres aislados™ (2014, p. 286),
entonces cabe preguntar: ;puede este concepto filosofico, epistemoldgico contribuir a
comprender el sentido liberador que la fe expresada en Nicea posee y puede desencadenar en los
diversos contextos comunales del Sur global? ;Guarda relacion la relacionalidad eterna entre el
Padre y el Hijo, relacionalidad que se vio enriquecida luego de que este ultimo se humanizara
viviendo toda su vida mesianica como “ser con y para los demas”? ;Podran los pueblos comunales
del Sur global en sus luchas eco-politicas por el buen vivir, es decir, en sus luchas por la salud de
los ecosistemas, por el equilibrio de la vida en su poliédrica relacionalidad, empezar a confesar
con ocasion de los 1700 afios del Concilio de Nicea: creo en un Dios que por ser eternamente
comunalidad de vida y amor, al crear cuanto existe por su Hijo, hizo participes a todos los
humanos, los lagos, las montafias, los animales, los valles, de su amor relacional? ;Puede abrir el
concepto “comunalidad” significados inéditos pero actuales para comprender de mejor manera la
reserva de sentido que aun posee el homoousios niceno? Por tltimo, ;puede una mejor
interpretacion de este concepto niceno ayudar a comprender que las luchas y constantes atropellos
a la dignidad de los pueblos del Sur global, sufridos a causa de su espiritualidad comunal, no son
vanos y revelan a su modo que el Dios trino y eternamente comunal (que no es su enemigo tal y
como se dijo en la colonizacion) de alguna manera los acompaiia, sufre y se alegra con ellos; que
se goza cuando se preserva la vida en su integralidad con la seguridad de que cuanto se le hace a

una criatura, ain siendo la mas pequefia (una flor, un insecto), se le sierve o se le ignora a E1?

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
20 ISSN 2595-8208



Alcances interculturales e interreligiosos del Concilio de Nicea

CONSIDERACIONES FINALES

Al finalizar el presente articulo, més que elaborar y enumerar una serie de conclusiones
deseo abrir horizontes de reflexion.

Es urgente que la fe profesada en el Concilio de Nicea diga una palabra de cara al desastre
ecoldgico que estamos presenciando desde el Sur global. No podemos dejar sin actualizar la eterna
relacién que hay entre el Padre y el Hijo. No podemos permitir que aquella fe por la que dieron
su vida tantos martires en los primeros siglos, se torne arcana e impracticable, incapaz de sanar
las multiples heridas coloniales que aun sangran dolor y muerte.

A mi juicio, el papa Francisco en Laudato si’ contribuy6 a esta mejor comprension de la
fe nicena en nuestros contextos marginales pertenecientes al gran Sur global. Dejo al lector, la

siguiente cita de tan eminente texto magisterial para inspirar su vida y mision en este mundo:

las personas divinas son relaciones subsistentes, y el mundo, creado segtn el
modelo divino, es una trama de relaciones. Las criaturas tienden hacia Dios, y
a su vez es proprio de todo ser viviente tender hacia otra cosa, de tal modo que
em el seno del universo podemos encontrar un sinnimero de constantes
relaciones que se entrelazan secretamente. Esto no sélo nos invita a admirar
las multiples conexiones que existen entre las criaturas, sino que nos lleva a
descubri uma clave de nuestra propia realizacion. Porque la persona humana
mas crece, mas madura y mas se santifica a medida que entra en relacion,
cuando sale de si misma para vivir en comunion con Dios, con los demds y con
todas las criaturas. Asi asume en su propia existencia ese dinamismo trinitario
que Dios ha impreso en ella desde su creacion. Todo esta conectado, y eso nos
invita a madurar una espiritualidad de la solidaridad global que brota del
misterio de la Trinidad (LS 240).

(No tienen estas reflexiones, que bien podriamos llamar eco-trinitarias, olor y sabor a
comunalidad? Ese germen de antropologia relacional que va hilando el papa Francisco cuando
describe la vida humana en su intrinseca conexion con todo el tejido plural de la vida a la luz de
las relaciones subsistentes intratrinitarias, es, a mi entender, lo que esta implicito en las luchas y
praxis comunales con las que, los pueblos originarios, resisten a la ideologia colonial, capitalista
y eurocéntrica. Queda la tarea, pues, de hacer inteligible, explicita, esa huella trinitaria que lleva
la comunalidad, que a diario, y en medio de tantas contradicciones, viven nuestros pueblos y que

constituye su suefio despierto, su utopia, su inquebrantable esperanza.

REFERENCIAS

AGUILAR, Yasnaya. Aprendiendo de nosotrxs: vivir como comunidades, pueblos o naciones sin
Estado. Soberania, libre determinacion y autonomia, desde la lucha y experiencia de los pueblos
originarios. In: CUMES, Aura; TZ’IKEN, Kaypa’ (Eds.). Pueblos originarios frente al racismo.
500 afios de lucha anticolonial en defensa de nuestros territorios. Guatemala: Tujaal Ediciones,
2024.

AGUILAR, Yolanda. Femestizajes: cuerpos y sexualidades racializados de ladinas-mestizas.
Guatemala: F y G Editores, 2019.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
ISSN 2595-8208 21



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

ANATOLIOS, Khaled. Nicea en perspectiva trinitaria: desarrollos, sentido, legado. Salamanca:
Sigueme, 2023.

BORSANI, Maria. Rutas decoloniales. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2021.

COMISION TEOLOGICA INTERNACIONAL. Jesucristo, Hijo de Dios, salvador: 1700 afios
del Concilio Ecuménico de Nicea, 325-2025. Vaticano: Editrice Vaticana, 2025.

CRISOSTOMO, Luis. Madre Tierra: fecunda, tierna y encantadora. Guatemala: Maya Wuj,
2024.

ESTERMANN, Josef. Las filosofias indigenas y el pensamiento afroamericano. In:
BETANCOURT, Raul; BEORLEGUI, Carlos. Guia comares de filosofia latinoamericana.
Granada: Comares, 2014. p. 271-291.

FERRACCI, Luca; VAN ERP, Stephan; ABRAHAM, Susan. El Concilio de Nicea 1700 afos
después: perspectivas criticas sobre un legado vivo. Revista Internacional de Teologia

Concilium, Estella, n. 409, p. 7-12, fev. 2025.

FRANCISCO. Carta enciclica Laudato Si: sobre el cuidado de la casa comun. Guatemala:
Kyrios, 2015.

GADAMER, Hans-Georg. Verdad y método. Salamanca: Sigueme, 2012.

KANT, Immanuel. Critica de la razén pura. Ciudad de México: FCE, 2018.

MARTINEZ, Jaime. Eso que llamamos comunalidad. Oaxaca: Coleccion Dilogos, 2010.
MARTINEZ, Silvia. Aportaciones de las teologias feministas a la teologia trinitaria:
reimaginando la nocién de relacionalidad. Revista Internacional de Teologia Concilium,

Estella, n. 409, p. 91-103, fev. 2025.

MIGNOLO, Walter. El lado mas oscuro del renacimiento. Alfabetizacion, territorialidad y
colonizacion. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2023.

MILLARES, John. /Qué tiene que ver Nicea con Malina? Una laguna teoldgica y el desarrollo
de una Cristologia local. Revista Internacional de Teologia Concilium, Estella, n. 409, p. 45-
54, fev. 2025.

SANTOS, Boaventura de Sousa. El fin del imperio cognitivo: la afirmacion de las
epistemologias del Sur. Madrid: Trotta, 2019.

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria. Las epistemologias del Sur: dar voz a la
diversidad del Sur. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria (Eds.). Conocimientos
nacidos em las luchas: construyendo las epistemologias del Sur. Madrid: Akal, 2020. p. 9-47.

ZIZIOULAS, Ioannis. Comunion y alteridade: persona e Iglesia. Salamanca: Sigueme, 2009.

Recebido em: 28/03/2025.
Aceito em: 20/06/2025.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 22, p. 9-22, jan./jun. 2025
22 ISSN 2595-8208



