http://dx.doi.org/10.7213/cdal3n23p267279

El fundamento biblico de Nicea: principios
atanasianos, una aproximacion critica

The biblical foundation of Nicaea: a critical
approach to Athanasian principles

Carolina Gonzalez Cabrera!

Resumen

Este articulo ofrece informacion detallada sobre el Concilio de Nicea (325 d.C.). Se centra en
los dos protagonistas de la controversia que lo origind: Arrio y Atanasio de Alejandria. Se
incluye un breve resumen de la herejia arriana, que negaba la plena divinidad de Cristo, asi
como los puntos doctrinales clave que Atanasio defendid antes, durante y después del concilio.
Dichos puntos constituyen la base del credo de los apdstoles y de la doctrina cristiana. En la
segunda parte, se ofrece un resumen y un andlisis critico de algunos de los temas que Atanasio
desarroll6 en sus escritos y la forma en que los abordoé.

Palabras clave
Atanasio de Alejandria. Concilio de Nicea. Arrianismo. Credo de los apostoles.

Abstract

This article offers detailed information regarding the Council of Nicaea (325 AD). It focuses on
the two protagonists of the controversy that originated it: Arius and Athanasius of Alexandria.
Included is a brief summary of the Arian heresy, which denied the full divinity of Christ, as well
as the key doctrinal points that Athanasius defended before, during, and after the council. These
points constitute the foundation of the Nicene Creed (and the broader Christian doctrine). In the
second part, a summary and a critical analysis are offered of some of the themes that Athanasius
developed in his writings and the way in which he addressed them.

Keywords
Athanasius of Alexandria. Council of Nicaea. Arianism. Apostles’ creed.

INTRODUCCION

El presente articulo se propone exponer brevemente las circunstancias politicas, sociales
y teologicas que rodearon la convocatoria y el desarrollo del Concilio de Nicea (325 d.C.) y la
figura central de Atanasio de Alejandria. Es crucial para cualquier analisis teoldgico
comprender el contexto historico especifico en el que Atanasio desarroll6 sus prolificos escritos
y sus argumentos.

Al tomar en cuenta que Atanasio vivido hace aproximadamente 1.700 afios, nos
enfrentamos a una Iglesia cristiana que ain estaba en proceso de maduracion, enfrentando
desafios doctrinales significativos e institucionalizando su doctrina frente a diversas
interpretaciones teoldgicas. Comprender los desafios y argumentos a los que se enfrentd nos
permite valorar la magnitud de su trabajo y la solidez de sus contribuciones, realizadas con las

herramientas exegéticas y filosoficas disponibles en su tiempo.

! Mestre em Ministério e em Biblia pelo Seminario Teoldgico Centroamericano (SETECA). Licenciada
em Teologia pelo SETECA. Professora da Facultad de Teologia da Universidad Rafael Landivar.

Contato: icarolhesed@gmail.com.


mailto:icarolhesed@gmail.com

Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

Dicho esto, la intencion no es idealizar su figura. Al comprender que, como ser humano,
fue un hijo de su época y de su educacidbn — con posibles limitaciones culturales o
metodoldgicas vistas desde la modernidad — podemos ofrecer un andlisis mas equilibrado de su
legado.

Central para este legado es la cristologia de Atanasio, la cual resultdé fundamental para
el desarrollo de la doctrina cristiana sobre la plena divinidad de Cristo, que se plasmé en el
Credo niceno. A pesar de que en el momento del concilio (325 d.C.) Atanasio ocupaba el rango
relativamente menor de didcono de la Iglesia de Alejandria, su intelecto y su inquebrantable
defensa de la fe ortodoxa lo posicionaron como uno de los principales arquitectos y defensores

de la fe nicea, marcando el rumbo de la ortodoxia cristiana.

1 BREVE RESENA DEL CONCILIO DE NICEA

El Concilio de Nicea del afio 325 marco un hito teoldgico e institucional crucial entre
las teologias locales, y a menudo diversas, de un solo Dios como Trinidad en las comunidades
cristianas de los siglos Il y 111, y las declaraciones de credo universales o catolicas de la antigua
Iglesia imperial que se desarrollaron a lo largo del siglo IV.

Desde los inicios de la Iglesia se han dado controversias, Hechos 15 tiene registros de la
primera controversia y el primer concilio celebrado en Jerusalén. Pablo se vio en la necesidad de
escribir y mediar en las constantes controversias que se originaban en las comunidades de fe de
la Iglesia primitiva. Desde entonces los concilios han servido para establecer las doctrinas,
dogmas y aclarar puntos de fe. El Concilio de Nicea definié la divinidad de Cristo y produjo el
Credo niceno. Buscan resolver divisiones internas y herejias, promoviendo la unidad doctrinal y
disciplinaria entre los creyentes.

Cuando el emperador Constantino (313 d.C.) puso fin a la persecucion de las personas
cristianas salieron a luz las controversias y desacuerdos entre algunos lideres de la Iglesia.
Mientras era perseguida, la Iglesia permanecié unida para hacerle frente. En la época en la que
el cristianismo no era la religion oficial, las discusiones se resolvian de forma local, pero al ser
religion oficial estas diferencias doctrinales se convirtieron en asuntos de interés publico y hasta
politico.

La controversia se hizo evidente en Alejandria, un desacuerdo entre el obispo
Alejandro, obispo de esa ciudad y Arrio, uno de sus presbiteros. Alguien en Alejandria hizo la
pregunta si el Verbo o Logos de Dios, el que se encarnd en Jesus, era eterno o no. Alejandro
tomo la posicion de que el Verbo, dado que era divino, también debia ser eterno. Por su parte
Arrio rechazd esta posicion y declard que solamente el Dios supremo era eterno y el Verbo o
Logos de Dios habia sido creado dentro del tiempo. Esta posicion de Arrio le valié su
destitucion (Gonzalez, 2007, p. 93-94).

Constantino decidio intervenir en el asunto y envié al obispo Osio de Cordova, que era

su consejero en temas eclesiasticos para lograr un acuerdo entre ambas partes. De Cordova se da

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
268 ISSN 2595-8208



El fundamento biblico de Nicea: principios atanasianos, una aproximacion critica

cuenta que las diferencias son muy profundas y que no sera posible solucionarlas con su sola
intervencion. Al enterarse Constantino decidid convocar a un concilio a todos los obispos
cristianos para decidir sobre la controversia arriana.

El concilio se reunio en la ciudad de Nicea, ciudad de Asia Menor en el afio 325. No se
cuenta con el nimero exacto de obispos asistentes, se cree que fueron 300 mas o menos. La
importancia de este evento se hace evidente si se recuerda que varios de los obispos que estaban
presentes habian sufrido persecucion, cércel, tortura o exilio poco antes del concilio. Ahora son
convocados por el emperador mismo y paga todos los gastos para que puedan asistir. Por
primeva vez en la historia de la Iglesia se realizaba un concilio ecuménico es decir universal.
Justo Gonzalez cita a Eusebio de Cesarea y describe la escena.

En el concilio convergieron los lideres religiosos cristianos mas eminentes de Europa,
Africa y Asia. El lugar de reunion, unificado como una sola “casa de oracion”, acogié a
delegados de diversas y distantes regiones: Siria, Cilicia, Fenicia, Arabia, Palestina, Egipto,
Tebaida, Libia y Mesopotamia. Incluso asisti6 un obispo de Persia y otro de Escitia. La
asamblea contd con representantes destacados de provincias como Ponto, Galacia, Panfilia,
Capadocia, Asia y Frigia, asi como de zonas remotas de Tracia, Macedonia, Acaya y Epiro.
Notablemente, Espafia también estuvo representada por una figura de gran renombre, Osio de
Cordoba. El obispo de Roma, debido a su avanzada edad, no pudo asistir personalmente, pero
envio a sus presbiteros como representantes (Gonzalez, 1988, p. 173).

Esta escena trae a la memoria, el relato de Hechos 2, el dia de la fiesta de Pentecostés,
donde el Espiritu Santo se derram6 sobre personas de todos estos pueblos y les hizo parte de la
Iglesia. Ahora es el liderazgo de comunidades de fe que representan estos pueblos, cientos de
afios después, se reunen para discutir y definir una doctrina que marcaria el futuro del
cristianismo.

La importancia de este evento y sus consecuencias nos han llegando y llegaran a las
proximas generaciones, las defensas y argumentos de Atanasio son parte de la historia de la

Iglesia cristiana, no importando la tradicion a la que pertenezca.

2 ORIGENES DE LA CONTROVERSIA ARRIANA, BREVE RESENA

La controversia tuvo su origen mucho tiempo antes a Constantino y el Concilio de
Nicea. Los escritos de Clemente de Alejandria, Origenes y otros nos muestran la forma en la
que la Iglesia entendia la naturaleza de Dios. En el nacimiento del cristianismo las personas que
predicaban el Evangelio eran acusadas de ateas por no adorar a un dios visible. En su afan de
que su predicacion sea aceptada comenzaron a concebir a Dios como lo hacian Platon, Plotino y
otros y no como lo hacian los profetas y otros escritores de la Biblia, esto era un peligro latente,
ya que se comenzo a interpretar la Biblia de forma alegorica. Uno de los peligros era como
conciliar la idea de un Dios que siente y se involucra con el ser humano. Esto llevd a esta
explicacion, la concepcion la imagen de un Dios lejano con el cudl no se puede tener una

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 269



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

relacion personal. Otro peligro que se hizo presente fue la forma de ver al Logos o Verbo. La

influencia de Origenes y sus discipulos llevo a ensefiar.

Seglin esta doctrina, aunque es cierto que Dios mismo — el “Padre” — es
inmutable impasible, etc. Dios tiene un Verbo, Palabra, Logos o razon que si
es personal, y que se relaciona directamente con el mundo y con los seres
humanos. Por esta razon Justino dice que cuando Dios le hablé a Moisés,
quien habld no fue el Padre, sino el Verbo. (Gonzalez, 1988, p. 171).

La claridad en esta doctrina era y sigue siendo clave para en todas las areas de la vida de
la Iglesia. Ahora conoceremos un poco mas de los dos obispos que protagonizaron esta

controversia.

3 ARRIO

Nacié en la actual Libia, en esa época Ptolemaida. Era un sacerdote cristiano de
Alejandria, ordenado presbitero en el afio 311. Sus ensefianzas dieron origen a la doctrina
considerada herética por la Iglesia. Sus ensefianzas negaban la divinidad de Jesus y su igualdad
con Dios Padre. También negaba la preexistencia de Jesus, ensefiaba que el Logos habia sido
creado de la nada. La doctrina de Pablo de Samosata, obispo de Alejandria fue la que le
influencio para elaborar su ensefianza. Su ensefianza fue aceptada por un gran grupo de lideres
de la Iglesia que le siguieron.

Los seguidores de Arrio utilizaban pasajes biblicos como 1 Corintios 1,24, Joel 2,26 y el
Salmo 103,21 para respaldar su creencia de que Cristo era una de las potencias creadas, y no
Dios mismo. Consideraban que Juan 14,28 era la prueba fundamental de la inferioridad del Hijo
en relacion con el Padre. Su interpretacion, conocida como exégesis arriana, no diferenciaba
entre la naturaleza humana y divina de Cristo, atribuyendo directamente al Verbo (Cristo) lo que
en realidad correspondia a su condicion de hombre.

En contraste, Atanasio abordaba la lectura de las Escrituras a través del prisma de la
doctrina de las dos naturalezas — humana y divina — del Cristo salvador. Esta comprension la
derivo tanto de las propias Escrituras (como Filipenses 2,6-8) como de la ensefianza recibida de
la Iglesia y la tradicion de los padres.

Después del Concilio de Nicea, Arrio fue enviado al exilio por Constantino y después
de tres afios se le dio permiso de regresar, es probable que haya sido por la influencia de
personas influyentes de la corte y que seguian las ensefianzas de Arrio. A su regreso contd con
la proteccion oficial. Su poder es tanto que llega a deponer a Atanasio y lo envia al exilio, al
mismo tiempo comienza la persecucion de las personas que seguian a Atanasio y a las personas
que defendian la doctrina del Concilio de Nicea. La muerte de Arrio no detuvo la expansion de
sus ensefanzas. Estas comenzaron a extenderse y a tomar nuevos giros formando nuevos
grupos. En el Concilio de Constantinopla en el afio 381 fue condenado. Poco a poco fue

desapareciendo su influencia (Fernandez; Tamaro, 2004).

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
270 ISSN 2595-8208



El fundamento biblico de Nicea: principios atanasianos, una aproximacion critica

4 ATANASIO DE ALEJANDRIA (295-373)

Su influencia en la historia de la teologia y en la vida de la Iglesia fue decisiva.
Constituye el honor més preclaro de la sede patriarcal de Alejandria. Fue el tipo del verdadero
“hombre de Iglesia”, sin mas intereses que los de Jesucristo y los de su plan de salvacion sobre
los hombres. Su vida fue de una intrepidez y de una coherencia impresionantes, constituyendo
un modelo de obispo fundamentalmente valido para todos los tiempos. El supo realizar, como
pocos, lo que un escritor moderno ha sefialado como caracteristica de los padres de la Iglesia:
“la caridad de la verdad” (Atanasio, 1992, p. 5)

A pesar de sentar las bases para la doctrina de la Iglesia cristiana es poco conocido por
las personas cristianas. Atanasio considerarse como una de las figuras mas sobresaliente de la
Iglesia cristiana durante todo el siglo IV. Su vida fue de una intrepidez y de una coherencia
impresionantes, constituyendo un modelo de obispo fundamentalmente valido para todos los

tiempos (Atanasio, 1992).

5 CONTEXTO
5.1 Contexto personal de Atanasio

Las influencias que recibidé Atanasio a lo largo de su vida incidieron en su teologia, en
su cristologia especificamente. El reacciondé de acuerdo a los conocimientos, influencias y

corrientes filosoficas de su época.

Atanasio fue uno de los oponentes mas temidos por el arrianismo, no por su
elegancia, sutileza logica o destreza politica, sino mas bien por el testimonio
de su vida de fe vivida en estrecha relacion con las personas con las que
convivid, su espiritu ardiente y su conviccion inquebrantable. (Gonzalez,
1988, p. 186).

No se tiene certeza de la fecha de nacimiento ni del lugar. Pudo haber nacido en una
comunidad de poca importancia a orillas del Rio Nilo, alrededor del afio 299. Hablaba copto y
probablemente de tez morena como los coptos y que haya pertenecido a este grupo. Por su
procedencia es factible que perteneciera a un grupo social de las clases bajas de Egipto. Se
sabe que desde temprana edad se relaciono de forma muy cercana con los monjes del desierto.

De este grupo de monjes Atanasio aprendio una rigida disciplina personal y austeridad
que le gano fama y admiracion entre sus amigos y puede ser que el respeto de sus enemigos.
Aunque era bajo en estatura fue uno de los gigantes del cristianismo. Es interesante que antes de
que se diera la controversia arriana, habia escrito dos obras, Contra los gentiles y Acerca de la
encarnacion del Verbo que expresan las bases doctrinales del cristianismo. Para Atanasio la
presencia de Dios en medio de la humanidad por medio del Verbo que se encarné es la base del
cristianismo. La forma de ver la presencia de Dios en la historia de los seres humanos es un

elemento central de la fe de Atanasio (Gonzalez, 1994, p. 186).

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 271



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

Depende del imaginario de Dios y como se concibe la forma en la que se relaciona con
¢él, como se ora, la confianza, la fe hacia €1, como se siente ante su presencia. Atanasio plasma

en sus escritos el concepto de Dios, de Cristo que ha sido formado en €l.

5.2 Contexto politico

La época en que Atanasio desarrollo su ministerio y elabord sus escritos fue de mucha
tension entre la Iglesia y el Estado: el emperador queria tener un mayor control sobre la Iglesia
en lo que se referia al establecimiento de la doctrina oficial. Atanasio con valentia se opuso y
otros logré contener esa amenaza por el momento. Aunque el Concilio de Nicea convocado por
Constantino parecia haber zanjado la cuestion del arrianismo, ain pasaria tiempo antes de que la
teologia nicena triunfara, y no mucho después, el propio Constantino, asi como los emperadores
que lo sucedieron, se convirtieron en partidarios del arrianismo (Guy, 2024, p. 128).

La controversia arriana trascendio mas alla del Concilio de Nicea, pero esto no hizo que
Atanasio desistiera de defender sus puntos teologicos. El emperador Constantino buscaba que
hubiera un punto de reconciliacion para no afectar la paz del imperio. Pero el emperador no
contaba con la tenacidad e inflexibilidad de Atanasio en ese asunto, esto le molestd bastante
(Lynch, 2010, p. 165).

Es evidente que en la busqueda de resguardar la teologia del Concilio de Nicea trabajo
para establecer una estructura de autoridad eclesiastica para controlar y regir la introduccion de
supuestas herejias de maestros independientes. Asi establecié una estructura de poder sobre la
doctrina. En su celo por mantener sus creencias coart6 la libertad de otros pensadores con una
estructura rigida. Se perdio la libertad de cuestionar o de tener un pensamiento critico dentro de
las congregaciones y de la Iglesia en general. Para lograr este objetivo establecié “un circulo de
obispos con ideas afines, que crearan el espacio cultural dentro del cual se pudieran articular y
proteger las ideas solidas” (Rousseau, 2002, p. 229).

C. S. Lewis dijo lo siguiente: cada época tiene su propia perspectiva. Es especialmente
buena para ver ciertas verdades y especialmente propensa a cometer ciertos errores. Por lo tanto,
todos necesitamos los libros que corrijan los errores caracteristicos de nuestra época. Y eso
significa los libros antiguos. Todos los escritores contemporaneos comparten en cierta medida la
perspectiva contemporanea, incluso aquellos, como yo, que parecen oponerse mas a ella. (Behr,
2011, p. 10).

No se puede negar la influencia que la politica del Imperio Romano, ejercié sobre el

concilio y sobre las conclusiones doctrinales.

6 ACERCAMIENTO CRITICO A LOS PRINCIPIOS ATANASIANOS
Atanasio escribi6 extensamente sobre diversos temas. Se podrian escribir paginas y
paginas analizandolos y comentando los principios biblicos que fueron la base de sus doctrina.

Por este motivo se comentan solamente algunos temas que se consideran claves.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
272 ISSN 2595-8208



El fundamento biblico de Nicea: principios atanasianos, una aproximacion critica

6.1 La plena divindad de Jesus
Es interesante que la defensa de este punto doctrinal lo inica presentando a Dios como
creador del ser humano en su obra, La encarnacion del Verbo. En ese mismo escrito da la razon

de iniciar asi.

Los heréticos imaginan un creador del universo distinto del Padre de nuestro
Sefior Jesucristo y, al decir esto, dan prueba de una extrema ceguera. Pues
cuando el Seflor dice a los judios: ;no habéis leido que el creador desde el
principio los hizo varéon y hembra? Y afade: por esto el hombre abandonara a
su padre y a su madre y se unird a su mujer y serdn los dos una sola carne. Y,
cuando a continuacion se refiere al creador, diciendo: lo que Dios ha unido
que no lo separe el hombre. ;Como suponer una creacion extrafia al Padre?
Si, seglin Juan, que encierra todo en una sola palabra: todo ha sido hecho por
¢l y sin él nada ha sido hecho, ;como podria existir un creador distinto del
Padre de Cristo? (Atanasio, 1992, p. 42-43).

En el Concilio de Nicea, Atanasio defende de forma behemente que el Hijo no es un ser
creado, sino que participa de la misma ousia (sustancia) divina que el Padre. Algunos autores
sugieren que esta palabra la sugiri6 Constantino. Este argumento se levanta contra la herejia
arriana, que afirmaba que hubo un tiempo en que el Hijo no existia.

Fundamento biblico que presenta Atanasio se basa es Juan 1,1 y Hebreos 1,10, incluye
Colosenses 1,15-17 para subrayar que solo Dios puede sostener la existencia del universo.
En Juan 1,1, la frase “en el principio era el Verbo, y el Verbo estaba con Dios, y el Verbo era
Dios” establece la preexistencia eterna de Cristo (el Verbo) y su identidad sustancial con Dios,
negando cualquier nocion de que haya sido creado en el tiempo. Por su parte, Hebreos
1,10 aplica directamente al Hijo un pasaje del Salmo 102 que se refiere a Yahvé como el
creador que “fundo la tierra y los cielos son obra de sus manos”, atribuyendo asi obras divinas
de creacion y estabilidad cosmica a Jesus.

Ademéds, Atanasio incluye Colosenses 1,15-17, un texto crucial que describe a Cristo
como “la imagen del Dios invisible, el primogénito de toda creacion”, y aclara que “todas las
cosas fueron creadas por medio de él y para éI”. El punto culminante para el argumento de
Atanasio reside en la afirmacion del versiculo 17: “y todas las cosas en él subsisten” (o se
mantienen en orden). Este versiculo subraya la funcion de Cristo no solo como el origen de la
creacion, sino también como su sustentador activo. La capacidad de sostener la existencia del
cosmos es una accion continua y exclusiva del ser divino, lo que para Atanasio confirmaba
irrefutablemente la deidad de Cristo frente a las posturas que lo consideraban un ser
subordinado.

En sus cartas a los obispos de Occidente advierte que si negamos la divinidad de Cristo,
se cae en un Evangelio que no es verdad, que esta incompleto, um Evangelio que es incapaz de
conferir la vida eterna que sélo Dios puede dar. Para Atanasio, homoousios vincula al Padre y
al Hijo en igualdad de gloria, sin confundir sus personas. Mateo 28,19 establece el bautismo
trinitario; Juan 14,9 muestra la unidad de voluntad. Aunque afirma que el Padre es ingenerado y

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 273



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

el Hijo generado, rechaza que esto implique subordinacion ontologica: la generacion no afecta
la sustancia idéntica de Dios.

El argumento central es el siguiente: si la caida humana solo hubiera resultado en el
pecado (una ofensa moral) y no en la corrupcion intrinseca de nuestra naturaleza y la pérdida de
la imagen divina, el simple arrepentimiento humano seria suficiente para restaurarnos.

Sin embargo, dado que la transgresion nos dejé cautivos de una naturaleza corrupta y
nos privo de la gracia original, se necesitaba una soluciéon mds radical. ;Quién podia restaurar
esta gracia y revertir nuestra corrupcion? Nadie mas que el Verbo de Dios (Cristo), el mismo
agente que cred el universo de la nada en el principio.

Era su responsabilidad exclusiva no solo restaurar nuestra naturaleza mortal a la
inmortalidad, sino también cumplir con la voluntad salvifica del Padre. Siendo el Verbo del
Padre y superior a toda creacion, solo Cristo poseia la capacidad de recrear el mundo y solo él
era digno de padecer en sacrificio por toda la humanidad y representarnos como mediador ante
Dios Padre (Atanasio, 1992, p. 50-51).

Se puede apreciar como Atanasio entrelaza rigurosamente exégesis biblica, reflexion
teologica y aplicacion pastoral, sentando las bases al cristologica que la Iglesia ha creido desde
Nicea hasta hoy. No se puede dejar de evidenciar su uso literal de las Escrituras en especial del

Antiguo Testamento.

6.2 La restauracion del ser humano la semejanza a la imagen de Dios

Para Atanasio el ser humano llega a la depravacion total y no tiene ningiin medio para
poder salvarse por lo tanto pierde esa imagen de Dios. Dios comunica al hombre su capacidad
racional y relacional: poder conocerlo, amarle y gobernar la creacion como ‘“co-
administradores” (Gn 1,26-27). Esta condiciéon de imagen es un don estitico en cuanto
facultades, pero dinamico en cuanto a su desarrollo.

Dios, quien es el soberano absoluto sobre todo lo que existe, cred a la humanidad a
través de su Verbo (Cristo). Al hacerlo, reconocid la inherente limitacion y debilidad de la
naturaleza humana. Los seres humanos no podian, por sus propios medios, comprender a su
creador ni formarse una idea adecuada de Dios. Esta brecha es natural, ya que Dios es increado
e incorporeo, mientras que los humanos fueron creados de la nada y modelados en un cuerpo
material. Dios vio, por tanto, la total incapacidad de las criaturas para alcanzar el conocimiento
de su hacedor.

Movido por su bondad, Dios se compadecid de la raza humana y no quiso dejarnos sin
su conocimiento, ya que una existencia sin este proposito careceria de sentido. {De qué serviria
la vida si las criaturas no conocieran a su creador? ;Como podriamos ser considerados seres
racionales si ignoraramos al Verbo del Padre, por quien fuimos creados? Sin este conocimiento,

no seriamos diferentes de los animales irracionales, enfocados unicamente en asuntos terrenales.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
274 ISSN 2595-8208



El fundamento biblico de Nicea: principios atanasianos, una aproximacion critica

Por ello, y para evitar este vacio existencial, Dios, en su bondad, nos hizo participes de
su propia imagen — nuestro sefior Jesucrist. Nos cre6 a su imagen y semejanza. El proposito de
esta gracia es que, al contemplar esa imagen (el Verbo), pudiéramos hacernos una idea del
Padre y, conociendo a nuestro creador, vivir una vida verdaderamente feliz y plena (Atanasio,
1992, p. 59-60).

La completa depravacion del ser humano que es presentada en la obra La encarnacion
del Verbo, también se encuentra en su obra Contra los paganos. La restauracion de la semejanza
a la imagen de Dios, no es instantanea. Sino que es la meta a la que nos llama la gracia: crecer
en santidad y justicia, haciéndonos semejantes al Verbo. Se presenta la encarnacion de Logos
como medicina divina. La frase “quod non est assumptum non est sanatum” (“lo que no fue
asumido, no pudo ser sanado”) presenta su vision de la redencion: solo al asumir nuestra
naturaleza pecaminosa pudo el Logos o Verbo sanar la depravacidén, contaminacion, la
enfermedad del ser humano. Evangelio de Juan 1,14, Filipenses 2,6-8 y 2 Corintios 5,21
muestran como la kenosis (vaciamiento) divina opera para restaurar esa imagen y semejanza
perdida por el pecado.

Para Atanacio, Cristo es la imagen perfecta de Dios Padre. Colosense 1,15 llama a
Cristo “imagen del Dios invisible”: €l es el arquetipo que rehace la imagen caida, revelando
como debe ser el ser humano conforme al proyecto divino.

En sus predicaciones y escritos pastorales, Atanasio de Alejandria va mas alla de la
mera especulacion doctrinal y establece un vinculo profundo y practico entre la encarnacion (la
venida de Dios en carne humana) y los misterios sacramentales de la Iglesia: el bautismo y la
eucaristia. Para Atanasio, estos sacramentos no son simples rituales simbolicos, sino
extensiones tangibles y vitales de la presencia continua de Cristo en el mundo.

Argumenta que es el mismo Cristo encarnado, glorificado y divino, quien se comunica
real y sustancialmente con su pueblo a través de estos medios visibles. En el bautismo, los
creyentes no solo son limpiados, sino que son incorporados a ese cuerpo divinizado de Cristo y
restaurados a la imagen de Dios. En la eucaristia, la comunion es la participacion directa en la
vida eterna que Cristo hizo accesible mediante su sacrificio.

Este aspecto de Atanasio, que une la alta doctrina cristologica con la experiencia
sacramental cotidiana, tiene un efecto poderoso: hace viva la Palabra en la feligresia. La fe deja
de ser una teoria abstracta sobre un evento historico lejano y se convierte en un encuentro
personal y transformador con un salvador presente, permitiendo a los fieles experimentar la

salvacion de manera tangible en su vida diaria.

6.3 La autoridad suprema de las Escrituras

Al conocer como ve Atanasio de Alejadria la Biblia, las Sagradas Escrituras, podemos
entender mucho de su interpretacion y uso en los temas que desarrolla en sus escritos. Frente a
interpretaciones arbitrarias, Atanasio apela a 2 Timoteo 3,16—17 y a la tradicion apostolica

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 275



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

como criterio regulativo de la fe. Para Atanasio, las Escrituras son la méxima autoridade para
todos los temas doctrinales de la Iglesia.

En sus escritos Contra los gentiles y en Cartas a Serapion, examina los textos claves
(Isaias, Mateo, Juan) para refutar a los gndsticos y arrianos, mostrando cémo cada pasaje debe
entenderse en el conjunto canoénico. Un ejemplo de esto se puede ver claramente em su escrito

Discurso contra los arrianos (ndo esta nas referéncias finais; colocar).

Examinad, pues, cuanto error supone decir que el Logos de Dios es algo
hecho. Dice Salomén, en algin lugar del Eclesiastés: Dios llevara a juicio a
toda cosa hecha, con todo lo oculto, sea bueno o malo. Por lo tanto si el
Logos es algo hecho, ;va a ser también El llevado a juicio como nosotros?
Y donde queda luego el juicio, si el juez es juzgado? ;Y quién dara las
bendiciones a los justos y los castigos a los injustos, si resulta que el Sefior es
uno mas en el juicio, junto a todos? ;Y con qué clase de ley sera juzgado el
legislador mismo? Todo esto es propio de las cosas hechas: ser juzgado, ser
bendecido por el Hijo o ser castigado. Temed en adelante al juez y haced
caso a lo que dice Salomén. En efecto, si Dios va a juzgar a toda cosa hecha,
y el Hijo no es de los que van a ser juzgados, sino mas bien el juez de todas
las cosas que han sido hechas, ;como no va ser mas claro que la luz del sol el
que el Hijo no sea algo hecho, sino el Logos del Padre en el que todas las
cosas son creadas y juzgadas? (Atanasio, 1992, p. 137).

Al analizar las profesias messianicas, Atanasio utiliza el Antiguo Testamento para
mostrar como las profecias encuentran cumplimiento pleno en Cristo. Isaias 7,14 (“la virgen
[...] concebira y dara a luz un hijo”) interpreta de forma literal, reconocer que se trata del
anuncio del nacimiento del rey Acar y tipologica identificando a Maria con la virgen que
menciona el passaje. Para descartar lecturas heréticas, Atanasio desarrolla una clave de
interpretacion de los antropomorfismos. El sentido literal lo limita. Por ejemplo acepta que
pasajes como “la mano de Dios” o “ojos del Sefior” describen realidades espirituales, no partes
materiales en Dios. Pero también estas expresiones comunican atributos divinos (poder,
vigilancia), pero sin implicar composicion en la divinidad.

Presenta un equilibrio entre la tradicion y la Escritura. Algo que se debe reconocer
dentro de sus aportes es el valor que da a las tradiciones establecidas por los Padres anteriores y
la opcidén que da someter las tradiciones eclesiales al examen de las Escrituras cuando surge una

duda dogmatica.

CONSIDERACIONES FINALES

El Concilio de Nicea y sus fundamentos biblicos siguen vigentes y son parte de la
doctrina y vida de la Iglesia cristiana. Es importante dar a conocer también los aporte y la
valentia de Atanasio de Alejandria al defender su fe, para que puedas ser valorados sus escritos

y sus aportes.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
276 ISSN 2595-8208



El fundamento biblico de Nicea: principios atanasianos, una aproximacion critica

Los argumentos de Atanasio en el Concilio de Nicea son considerados validos desde el
punto de vista teoldgico, biblico y logico dentro del marco de la fe cristiana. Aunque se
consideran validos, y también algunas criticas o tensiones que han existido en torno a ellos.

Los argumentos de Atanacio estan de acuerdo con con la fe de la Iglesia cristiana
primitiva. Atanasio defendia que Cristo es plenamente Dios, como el Padre. Sus argumentos se
basan en pasajes del Nuevo Testamento: Juan 1,1; Filipenses 2,6; Colosenses 1,15-20. También
utiliza profesias de Isaias, otros profetas y algunos Salmos que aplica a Jests y su obra.

Atanasio argumento de forma contundente que la Biblia ensefia claramente la divinidad
de Cristo. Su base biblica fue: Juan 10,30; Juan 1,1; Filipenses 2,6. Estos pasajes apoyaban su
doctrina de que Cristo no es una criatura, sino Dios verdadeiro, en este y varios puntos también
argumento utilizando como base la tradicion de los apoéstoles. Un ejemplo claro, el tema de la
adoracion a Cristo, sefialé que desde los primeros tiempos los cristianos adoraban a Jesus. Si
Jesis no fuera Dios, esa adoracion seria idolatria, algo absolutamente rechazado por el
monoteismo judeocristiano. Se deduce que si la Iglesia primitiva adora a Cristo implica que
entendian que El era divino y por lo tanto debe ser aceptado por la Iglesia de su época.

Defendia veementemente que sus argumentos no eran una invencion, sino que estaba en
linea con la ensefianza apostolica recibida desde los primeros cristianos. El cristianismo
primitivo ya proclamaba a Jesis como “Sefior” (Kyrios), el mismo titulo usado para Dios en el
Antiguo Testamento (YHWH).

Al analizar algunos de los argumentos de Atanasio se puede concluir que sus
argumentos son validos. Una de sus bases fundamentales era la experiencia de la liturgia y la
experiencia doctrinal de la Iglesia desde sus inicios, en la liturgia heredada por la Iglesia
primitiva. Se basaban en la experiencia litirgica y doctrinal de la Iglesia primitiva. Utiliza
fundamentos biblicos. Su teologia no anula la teologia de la unidad de Dios, sino la defendia.
Estan de acuerdo con la logica de la doctirna de la redencion del ser humano de acuerdo al
cristianismo. El hecho de que el Concilio de Nicea los aceptd y los incorpord en el Credo
niceno, que es la base de la Iglesia, evidencia su validez. De sus aportes mas importante es la
aplicacion que hace a la cotidianeidad de las personas creyentes. Para Atanasio, la lucha pastoral
contra el pecado y las herejias y la defensa de la verdad no era um simple ejercicio intelectual,
sino un acto de amor a las personas.

En sus escritos, la exégesis de Atanasio no es un estudio neutro de textos antiguos, sino
una practica teologica, pastoral y algunas veces polémico. Utiliza el método literal-historico que
respeta el sentido original del texto. Incluye una rica tipologia que para él revela el misterio de
Cristo en cada pagina de las Escritura.

Se evidencia la influencia del contexto social, educativo y social en su analisis de los
passajes biblicos y sus aplicaciones. Utiliza la retérica-dialéctica que va orientada a la

persuasion y defensa de la fe. También conjuga la filosofia, la teologia, liturgia y oratoria.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 277



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

Atanasio fue un duro defensor de la fe.Consideraba herejes a Arrio y sus seguidores.
Para ¢l todas las personas que interpretaban la Biblia de forma diferente eran herejes y no
solamente creyentes que la entendian de forma diferente. No promovia el didlogo teoldgico, no
buscaba uma reconciliacidon o negociacion, su meta era la eliminacion doctrinal de la persona o
grupo de personas que consideraba enemigos. Esto fue evidente em el Concilio de Nicea, donde
su teologia e interpretacion fue impuesta por la presion del emperados y no tanto por el
consendo exegético de los participantes.

En sus argumentos, Atanasio muestra una gran dependencia de la tradicion de la Iglesia
ademas de la Biblia. Cita constantemente la tradicion apostolica como fuente de autoridad, que
ya tiene un sesgo de interpretacion. Al citarla como fuente de autoridad no se permite una
relectura del texto biblico de forma independiente, libre de sesgos o interpretaciones
establecidad. La tradicion de los apostoles no se puede considerar historicamente verificable,

Atanasio utiliza una argumentacion filosoéfica extrabiblica. El termino término
homoousios (de la misma sustancia), termino que no aparece en la Biblia, proviene de la
filosofia griega, que pertenece al pensamiento platonico Se puede considerar una imposicion de
filosofica ajena al texto biblico. Se puede considerar como una interpretacion forzada basada en
la filosofia y que no respeta el origen judio del cristianismo y sus creencias.

Atanasio hace una lectura desde su cosmovision helenistica. Haciendo una helenizacion
de la Biblia al no tomar el origen de los passajes que cita. Su interpretacion del concepto de el
“Verbo”, que para ¢l contiene dos escencias y dos naturalezas, contiene claramente conceptos
de la filosofia griega, se puede citar como ejemplo. No toma en cuenta el contexto de los pasajes
biblicos que cita, no toma en cuenta el contexto politico, religioso, judio. No toma en cuenta el
contexto vital ni la intencionalidad de las personas autorad de la Biblia.

Estas criticas no quitan la validez sus argumentos, pero si invitan a revisar el contexto y

los métodos con los que se definié una doctrina que influenci6 siglos de pensamiento cristiano.

REFERENCIAS

ATANASIO DE ALEJANDRIA. Contra los paganos. Santiago: Editorial Ciudad Nueva,
1992.

ATANASIO DE ALEJANDRIA. Discursos contra los arrianos. Santiago: Editorial Ciudad
Nueva, 1992.

ATANASIO DE ALEJANDRIA. Epistolas a Serapion sobre el Espiritu Santo. Santiago:
Editorial Ciudad Nueva, 1992.

ATANASIO DE ALEJANDRIA. La encarnacién del Verbo. Santiago: Editorial Ciudad
Nueva, 1992.

BEHR, John. San Atanasio el grande de Alejandria: sobre la encarnacion. Yonkers: St.
Vladimir’s Seminary Press, 2011.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
278 ISSN 2595-8208



El fundamento biblico de Nicea: principios atanasianos, una aproximacion critica

FERNANDEZ, Tomas; TAMARO, Elena. Biografia da Arrio. Biografias y vidas, 2004.
Disponivel em: https://www.biografiasyvidas.com/biografia/a/arrio.htm. Acesso em: 2. Fev.
2025.

GONZALEZ, Justo. Breve historia de las doctrinas cristianas. Nashville: Abingdon Press,
2007.

GONZALEZ, Justo. Historia del cristianismo. Miami: Unilit, 1994.

GUY, Lauriee. Introduccion al cristianismo primitivo: un estudio tematico de su vida,
creencias y practicas. Downers Grove: InterVarsity Press, 2004.

LYNCH, Joseph H. El cristianismo primitivo: una breve historia. Oxford: Oxford University
Press, 2010.

ROUSSEAU, Philip. Los primeros siglos cristianos. Londres: Longman. 2002.

Recebido em: 25/03/2025.
Aceito em: 21/06/2025.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 267-279, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 279


https://www.biografiasyvidas.com/biografia/a/arrio.htm
https://amzn.to/3q6St2C
https://amzn.to/3q6St2C
https://amzn.to/380nq2h

