http://dx.doi.org/10.7213/cd.a13n23p251266

El legado del papa Francisco para las
iglesias locales: repensarlas como tejidos
ecumeénicos, interculturales e interreligiosos
de eco-comunion

The legacy of pope Francis for local
churches: rethinking them as ecumenical,
intercultural and interreligious networks of
eco-communion

Nelson Alejandro Garcia Borrayo!

Resumen

El redescubrimiento de la Iglesia local ha sido, sin lugar a dudas, uno de los logros teologico-
pastorales mas significativos alcanzados en las sesiones del Concilio Vaticano II. Sin embargo, a
60 afios de su clausura, ain continuan las discusiones sobre la precedencia de la Iglesia universal
respecto de las iglesias particulares; revelando, asi, una tension entre lo universal y lo local dificil
de conciliar. Repensar teolégicamente esta polaridad, a la luz del legado magisterial que ha dejado
a las iglesias el papa Francisco, se vuelve una exigencia, sobre todo en tiempos como los nuestros
marcados por la sinodalidad, el ecumenismo la interculturalidad y el pluralismo religioso. El
surgimiento de las geografias criticas que cuestionan concepciones modernas exclusivamente
fisicas sobre el espacio y la inquietante presencia de las ontologias relacionales que se manifiestan
en las luchas de los pueblos originarios, constituyen un desafio, un llamado a elaborar reflexiones
eco-eclesioldgicas en las que las iglesias locales se revelen como espacios ecuménicos,
interculturales e interreligiosos de comunion con la totalidad del tejido complejo de la vida que
se articula relacionalmente en cada territorio.

Palabras-clave
Territorialidad. Interculturalidad. Iglesia local. Pueblos originarios. Relacionalidad.

Abstract

The rediscovery of the local Church has been, without a doubt, one of the most significant
theological-pastoral achievements reached during the sessions of the Second Vatican Council.
However, 60 years after its closure, discussions continue about the precedence of the universal
Church over particular Churches, revealing a tension between the universal and the local that is
difficult to reconcile. Rethinking this polarity theologically, in light of the magisterial legacy left
to the churches by pope Francis, becomes a necessity, especially in times marked by synodality,
ecumenism, interculturality, and religious pluralism. The emergence of critical geographies that
question modern conceptions of space exclusively physical and the unsettling presence of
relational ontologies manifested in the struggles of indigenous peoples, constitute a challenge, a
call to elaborate eco-ecclesiological reflections in which local churches reveal themselves as
ecumenical, intercultural, and interreligious spaces of communion with the totality of the complex
fabric of life that is relationally articulated in each territory.

Keywords
Territoriality. interculturality. Local Church. Native people. Relationality.

! Mestre em Filosofia pela Universidad Rafael Landivar (URL). Licenciado em Ciéncias Religiosas pela
URL. Professor da Facultad de Teologia da URL. Contato: nagarcia@url.edu.gt.



mailto:nagarcia@url.edu.gt

Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

INTRODUCCION

A lo largo del periodo post-conciliar, las reflexiones teolodgicas sobre la vocacion,
estructura, ministerialidad y mision de las iglesias locales no ha dejado desarrollarse. El tiempo
que nos esta tocando vivir, marcado por el desarrollo de las tres etapas que estructuraron el
proceso sinodal (2021-2024) y la partida a la casa del Padre del papa Francisco, constituye un
kairos, una oportunidad para repensar si la teologia sobre las iglesias locales que se han elaborado
responden a tiempos, como los nuestros, marcados por exigencias ya no solamente ecuménicas
sino también etnoecoldgicas, interculturales e interreligiosas.

El articulo que ahora presento trata de responder a este contexto, a estas exigencias. Para
tal fin estructuro el texto en tres partes. La primera, trata fundamentalmente sobre el legado
magisterial eco-eclesiologico que nos ha dejado el papa Francisco, su inagotable gramaética
eclesial y sinodal, destacando su relevancia de cara a los desafios interculturales e interreligiosos
que afectan y cuestionan las formas tradicionales como se ha venido elaborando la teologia sobre
la Iglesia local hasta nuestros dias. La segunda, versa sobre los giros que ha experimentado la
vision moderna sobre los territorios, comprendidos exclusivamente como espacios de control y
dominio estatal. Los replanteamientos hechos por las emergentes geografias criticas asi como las
voces proféticas provenientes de los pueblos originarios y sus inquietantes ontologias
relacionales, constituyen un reto para repensar el tema de la inculturacion de las iglesias locales
en los diversos territorios humanos a la luz de la propuesta ecoeclesioldgica del papa Bergoglio.
En la tercera parte, se toma conciencia de la insuficiencia que exhibe la analogia de la encarnacion
a la hora de reflexionar teolégicamente sobre la inculturacion del pueblo de Dios en los diversos
pueblos; resulta dificil, pues, desde dicha analogia, quitar la impresion de monoculturalismo,
abstraccionismo y universalismo triunfalista en la mision eclesial; cuestiones que denunci6 el
papa Franciso en diferentes momentos. El articulo se cierra con interesantes conclusiones sobre
la importancia del legado de Francisco para repensar la teologia sobre las iglesias locales;
abriendo, a su vez, horizontes de reflexion para todo potencial lector que desee transitar en las
sendas abiertas por el pontifice argentino. Tomando como base el extrafio plural que aparece en
Apocalipsis 21, 3 (laoi = pueblos) se plantea, por ultimo, la siguiente interrogante: ;Se trata de
un error a corregir a la hora de traducir, o se tratara, mas bien, de un criterio hermenéutico que
permite releer todo el canon desde la dptica ecuménica, intercultural, interreligiosa e incluyente

del Dios de muchos rostros revelado y vivido por Jesus de Nazaret?

1 EL REDESCUBRIMIENTO DE LA IGLESIA PARTICULAR EN EL
CONCILIO VATICANO II Y SU RECEPCION BERGOGLIANA

Uno de los redescubrimientos teologicos mas notables del Concilio Vaticano II ha sido,
sin duda, el de la Iglesia local. Esta revaloracion conciliar operada en la Constitucion dogmatica
Lumen gentium, fue el resultado de volver la mirada a las raices evangélicas, al patrimonio interno

de la Iglesia para beber alli las ricas tradiciones patristicas de los primeros siglos. Fue, a su vez,

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
252 ISSN 2595-8208



El legado del papa Francisco para las iglesias locales

como observan de manera acertada De la Fuente y Calvo (2000, p. 68-69), un fruto que madurd
por causa de factores contextuales; por una serie de movimientos, entre ellos: el litiirgico, biblico,
patristico, ecuménico, entre otros, y, también, por las nuevas realidades pastorales surgidas en
muchas regiones desde inicios hasta mediados del siglo XX.

Cuando se analizan sincronicamente? los articulos de Lumen gentium que desarrollan el
tema de la Iglesia local (por ejemplo, LG 23), uno de los aspectos que llaman la atencion del
lector es que dicho tdpico quedd abordado en un denso marco teoldgico dedicado a la
sacramentalidad del episcopado (LG 21). Esta decision redaccional tiene una historia complicada
que podemos apreciar cuando nos acercanos a indagar como se desarrollaron las sesiones sobre
estas delicadas cuestiones eclesiologicas. Efectivamente, tal y como lo atestiguan las actas y
relatorias conciliares, mientras se efectuaban las discusiones la mayoria de los padres conciliares
percibieron con finura el estrecho vinculo — de raiz patristica por certo’® — existente entre
episcopado e Iglesia particular. La conclusion era mas que evidente: de la renovacion teologico-
sacramental del episcopado dependia la profundizacion de la Iglesia particular. Si se deseaba
elaborar una teologia sobre la Iglesia local, se requeria entonces un nivel de reflexion que superara
concepciones medievales que afectaban tanto al episcopado como al ser mismo de la Iglesia local.

En efecto, mientras se concebia a los obispos, su jurisdiccidon, como algo que provenia
directamene de la autoridad papal (obispos vicarios del papa), sin raiz sacramental, la teologia
sobre la Iglesia particular era practicamente imposible. Pero todo esto cambi6 en Lumen gentium.

Dice al respecto Madrigal (2023, p. 624-625) en sus comentarios a dicha constitucion:

El articulo 21 entrafia un progreso doctrinal que introduce la realidad
sacramental del ministério episcopal como un importante presupuesto para dar
razon de la colegialidad. De hecho, en el primer esquema de la constitucién
presentado en otofio de 1962 la sacramentalidad y la colegialidad se exponian
en dos secciones independientes y separadas entre si. En el texto definitivo, el
articulo sobre la sacramentalidad del episcopado ha quedado situado entre el
principio de la sucesion apostolica (LG 20) y la exposicion de la colegialidad
(LG 22). [...] la investigacion patristica ayudd a revisar esta postura [la
medieval preconciliar] y a fraguar la comprension del ministério episcopal que
expresa el consenso de los padres del Vaticano II en esta formula solemne:
“este sagrado sinodo enseria que por la consagracion episcopal se recibe la
plenitud del sacramento del orden” (LG 21b). [...] El texto conciliar afiade este
otro dato [...] “la consagraciéon confiere, junto com la funciéon de santificar,
también las funciones de ensefiar y governar” (LG 21b).

Como era de esperar, y tal como dije antes, los cambios teoldgicos sobre la
sacramentalidad del episcopado tuvieron consecuencias de cardcter jurisdiccional, que

favorecieron la reemergencia de una teologia conciliar sobre la Iglesia particular estrechamente

2 Es decir, analizar Lumen gentium en su forma final, tal y como ha llegado hasta nosotros.
3 Sobre este enraizamiento patristico dice Pié-Ninot: “en los escritos paulinos la Iglesia no es presentada
como una comunidad cualquiera, sino ‘localizada’ en una ciudad que se reune para celebrar la eucaristia
“en un mismo lugar” [...] a partir de esta vision surge el principio eclesiologico de territorialidad, consistente
en que solo podia celebrarse una Unica eucaristia bajo el obispo en cada Iglesia local.” (2007, p. 334-335).
Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 253



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

relacionada con la tradicion biblica y patristica. Tradiciones de corte eclesiologico-eucaristico

que forman

parte de los tres primeiros siglos de la Iglesia, los cuales ponen de relieve como
la Iglesia local era una asamblea eucaristica donde el Pueblo de Dios de una
ciudad se reunia “en un mismo lugar”, en torno al Unico altar y bajo la
presidencia del Ginico obispo rodeado del colegio de los presbiteros y ayudado
por los diaconos. (Pié-Ninot, 2007 p. 334).

El tema conciliar sobre los vinculos entre teologia sacramental episcopal y teologia de la
Iglesia particular es importante, pues nos coloca ante el amplio horizonte de una reflexion
eclesiologico-contextual concreta y encarnada, que no deja de actualizarse* y problematizarse.’
Son muchos los estudios posconciliares sobre la Iglesia local que actualmente se desarrollan en
los mas diversos ambitos de produccion y reflexion teoldgica. De tan inmensa riqueza — imposible
de sistematizar en este breve espacio — deseo destacar a continuaciéon, por su relevancia
contextual, intercultural e interreligiosa, el aporte que nos legd el magisterio itinerante y
kerigmatico (Madrigal, 2021, p. 399) del papa Francisco, a fin de pensar “aquello que [...] se esta
gestando en este momento” (Galli, 2024, p. 20), lo que el Espiritu puede estar diciendo a las
iglesias locales hoy en tiempos, como los nuestros, marcados por el giro ecologico que esta

afectando a los mas diversos ambitos del saber humano.

1.1 La Iglesia local en el horizonte de la sinodalidad: semillas contextuales e
interculturales del legado bergogliano

Jorge Mario Bergoglio, el arzobispo que de Buenos Aires, que “del otro extremo del
mundo” (Borghesi, 2018, p. 17), llegd a Roma para transformarse en marzo de 2013 en papa
Francisco, y, cuya muerte (21 de abril del 2025) nos ha conmocionado a todos, contribuyo
incansablemente desde el inicio de su pontificado a la renovacion, a la conversion sinodal y
misionera de toda la Iglesia.

Su forma de comprender la Iglesia, su eclesiologia, se ha articulado antes que nada de
forma existencial y simbolica. Dicho de otra manera, en su foma de vivir habita una especie de

“teologia eclesial implicita” hecha de pequefios gestos; asi lo reconoce De la Fuente:

Cuando el cardenal Bergoglio entréo en el conclave llevaba consigo uma
eclesiologia y un pensamiento estructurado en sus coordenadas fundamentales
y en su aliento mas profundo. Una eclesiologia no elaborada en el ambito
académico sino surgida de su biografia real, del ejercicio de la mision propia

4 Sin embargo, y pese a que es sumamente apasionante el tema de la sacramentalidad del episcopado, ya
que no deja de seguir siendo objeto de debate entre eclesidlogos (de orientacion eclesioldgico-juridico-
institucional y de tendencia eclesioldgico-sacramental-misionera), no la abordaré con profundidad en este
articulo. Pero, el hecho de que no aborde la tematica con la profundidad que se merece no significa que
estas cuestiones no sean de alguna manera transversales en el desarrollo de mi articulo.

5 Piénsese por ejemplo en los temas problematicos sobre la relacion entre primado y episcopado, la
autoridad doctrinal de las conferencias episcopales, entre otros.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
254 ISSN 2595-8208



El legado del papa Francisco para las iglesias locales

de su ministério, que se alimenta de los manantiales mas genuinos de la
tradicion de la Iglesia y de la reflexion eclesiologica mas significativa de la
Iglesia catdlica del siglo XX. (2018, p. 17).

Abhora bien, que su eclesiologia sea primordialmente mas de tipo simbdlico-existencial
que conceptual, no significa que carezca su ministerio petrino de una teologia explicita sobre la
Iglesia. Es, precisamente, en esa eclesiologia explicita, en eso que he llamado en otro lugar
“gramatica de la simplicidad evangélica” (Garcia, 2023, p. 228)° que ahora deseo introducir al
lector. Estoy seguro que en los terrenos de esa gramatica eclesiologica bergogliana se hayan
tesoros invaluables, quizd inexplorados, semillas de una naciente teologia sobre la Iglesia local

de caracter ecologico-contextual, intercultural e interreligioso, ademas de desafiante y profética.

1.1.1 Un pueblo que se encarna en muchos pueblos — sofiando con iglesias de rostro

pluriforme: ecuménico, interreligioso e intercultural

3

El pensamiento teologico del papa Francisco estuvo marcado por “una concepcion
dialéctica, ‘polar’, de la realidad” (Borghesi, 2018, p. 12). Polaridad que hunde sus raices en la
espiritualidad ignaciana, definida como la “posibilidad de armonizar los opuestos, de invitar a una
mesa comun conceptos que en apariencia no se podrian acercar, porque los coloca en un plano
superior en el que encuentran su sinteses.” (Borghesi, 2018, p. 96).’

La tension dialéctica que caracterizo el pensar del papa Francisco, y que se concretiza en
los ya conocidos cuatro principios fundamentales,® abre horizontes teologicos interesantes; ya
que, con dichos principios, de profundo calado ontoldgico (De la Fuente, 2018, p. 28), es siempre
posible ensayar teologias contextuales inéditas y novedosas. A nivel eclesiologico,
especificamente en el campo teoldgico de las iglesias locales y su relacion problematica con la
Iglesia universal, la aplicacion, por ejemplo, del principio el todo es superior a la parte, revela

tensiones dialécticas que propician intersecciones hermenéuticas entre lo universal y lo local,

donde los polos en tension no se elimian mediante sintesis apresuradas. Dice el papa argentino.

Hace falta prestar atenciéon a lo global para no caer en una mezquindad
cotidiana. Al mismo tiempo, no conviene perder de vista lo local, que nos hace
caminar con los pies sobre la tierra. Las dos cosas unidas impiden caer en
alguno de estos dos extremos [...]. El todo es superior a la parte, y también es
mas que la mera suma de ellas. Entonces, no hay que obsesionarse demasiado
por cuestiones limitadas y particulares. Siempre hay que ampliar la mirada para
reconocer un bien mayor que nos beneficiaré a todos [...]. Es necessario hundir
las raices en tierra fértil y en la historia del propio lugar, que es un don de Dios

¢ Debo reconocer mi deuda con Borghesi (2018, p. 10) en la manera como suelo describir la reflexion
teologica del papa Francisco.
7 Cabe acé hacer una aclaracion. La sintesis bergogliana no es la hegeliana. Comenta Borghesi: “la unidad
que no anula la diversidad es ya un concepto dialéctico que, de modo diferente al hegeliano, no concluye
en la sintesis de la razdn, sino en la de un principio superior dado por el “Dios siempre mayor” (Borghesi,
2018, p. 98).
8 Son conocidos estos principios: 1) el todo es superior a la parte; 2) el tiempo es superior al espacio; 3) a
unidad prevalece sobre el conflicto; 4) la realidad es mas importante que la idea (EG 221-237).

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025

ISSN 2595-8208 255



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

[...]- No es ni la esfera global que anula ni la parcialidad aislada que esteriliza.
(EG 234-235).

A mi modo de ver, estas tensiones entre lo global y lo local estuvieron siempre presentes
en el magisterio, en la gramatica eclesioldgica bergogliana; practicamente desde Evangelii
gaudium, pasando por Querida Amazonia, alcanzando, incluso, al mismo proceso sinodal (2021-
2024). Estas tensiones eclesiologicas se revelan prometedoras para avanzar en cuestiones
relacionadas con la mision, el ecumenismo, la inculturacion de la Iglesia, la interculturalidad
eclesial. La exigencia para la Iglesia, enunciada por Francisco, de ir perfilindose historicamente
como un “pueblo con muchos rostros” (EG 115) es no solo uno de sus legados, sino también una
tarea que la reflexion teoldgica sobre las iglesias locales debe asumir sin méas dilacion.

En lo que respecta a la reflexion teologica sobre la relacion entre sinodalidad e iglesias
locales, han sido los tedlogos Agenor Brighenti y Rafael Luciani (2024, p. 28) quienes han sabido
discernir, a mi modo de ver, la influencia del magisterio eclesiologico — en permanente tension
polar — del papa Francisco en el mismo desarrollo sinodal. La huella bergogliana se deja sentir,

por ejemplo, en los siguientes enunciados del Instrumentum laboris:

[...] la Iglesia no puede entenderse sin estar arraigada en un lugar y en una
cultura y sin relaciones que se establecen entre lugares y culturas [...]. La
dimension del lugar custodia la pluralidad originaria de las configuraciones de
esta experiencia y su arraigo en contextos culturales e histéricos especificos.
[...] Es la comunién de las iglesias, cada una con su concrecion local, la que
manifiesta la comunion de los fieles en la Iglesia, una y tnica, evitando su
disolucion en un universalismo abstracto y uniformador.

Pero, si estas reflexiones eclesiologicas presentes en el Instrumentum laboris son
profundas y huelen a madurez en materia de encarnacion, de mision inculturada — que resaltan
Brighenti y Luciani — constituyen, a su vez, un innovador giro ecuménico e interreligioso para la

teologia sobre las iglesias locales:

Como modelo de consulta y de escucha, se propone la celebracion de
asambleas eclesiales a todos los niveles, sin por ello limitar la consulta
unicamente a la Iglesia catdlica, sino abriéndose a la aportacion de otras
iglesias y comunidades eclesiales y de otras religiones presentes en el territorio
y en la sociedad, junto a las cuales camina la comunidad cristiana. (2024, p.
30).

Como puede percatarse el lector, la relacion sinodal entre la territorialidad cultural de
cada lugar donde se encarna la Iglesia entera, toda (Brighenti; Luciani, 2024, p. 28) — notese que
ya no se dice universal —y “la configuracion de la organizacion o institucionalidad eclesial”
(Brighenti; Luciani, 2024, p. 30) es explicita y, definitivamente, tiene aroma bergogliano. Sin
embargo, esta relacion entre territorio y configuracion eclesial local, en la que son protagonistas
ya no solamente los miembros de las iglesias (miembros con amplitud ecuménica) sino también

las religiones presentes alli, aunque innovadora resulta insuficiente mientras no se superen,

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
256 ISSN 2595-8208



El legado del papa Francisco para las iglesias locales

mediante un didlogo de saberes de caracter interdisciplinar e interepistémico, concepciones
modernas y antropocéntricas que suelen reducir cada territorialidad a mero espacio fisico. Se
precisa, a todas luces, de teorias criticas sobre la territorialidad que colaboren a repensar, tal y
como lo hizo el papa Francisco en su magisterio eco-eclesiologico, cada Iglesia local como
espacio (ya no solo ecuménico, sino también intercultural e interreligioso) de una eco-comunion

que involucra a la totalidad del tejido complejo de la vida que habita cada lugar.

2 DESAFIOS A LAS IGLESIAS LOCALES PROVENIENTES DE LAS TEORIAS
GEOGRAFICO-CRITICAS Y DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS

La tarea de comprender la territorialidad en su integralidad resulta ardua y compleja, pues
involucra a muchas disciplinas. Por causa de dicha complejidad, se hace indispensable para el
eclesiologo que desea profundizar de forma teologica, ecuménica, intercultural e interreligiosa el
mistério de la Iglesia local, contar con un minimo de referentes tedricos sobre lo que significa
habitar el territorio.

Los grupos humanos han habitado sus territorios desde tiempos inmemoriables.
Disciplinas como la Geografia, la Arqueologia, la Etnologia, entre otras, dan cuenta de este
fenomeno humano. Contrario a la experiencia primaria de habitar el territorio, su articulacion
tedrica es relativamente reciente. Para algunas autoras recientes, entre las que se destaca Monica

Benavides (2023, p. 28),

en la modernidad la nocion de territorio se asocia a verdades empleadas para
la conquista del mundo. Asi, la geopolitica y la “epistemologia europea en la
geografia” (Santos, 2000, p. 89) enmarcan la nocion juridica-politica del
territorio [...] al Estado-nacion. Por ello, el territorio queda confinado a limites
administrativos o zonas territoriales. [...] El capitalismo impulsa el concepto
de desarrollo por regién y enfoca um “conocimiento mas especifico de las
riquezas y de las culturas de los seres humanos en el contexto” [...]. El Estado
asume el modelo del territorio-region con el fin de decidir las “politicas
relacionadas con el desarrollo econdémico y social [...] de aquella”. De esta
forma el territorio adquiere una “relevancia politica y econémica sobre la cual
descansa la accion del Estado. En este enfoque, el territorio como espacio
geografico”.

A la luz de estas reflexiones, criticas por cierto, resulta evidente que en la actual
configuracion teorica de las ideas modernas sobre la territorialidad, han influido diversos factores
como el capitalismo, diversas concepciones neoliberales del Estado, la colonizacion, etc. Dichas
influencias han contribuido a fraguar una figura, un imaginario sobre el territorio “entendido
como suelo base controlado por el Estado [...] quien lo convierte en materia prima de un modelo
econoémico [neoliberal de mercado]” (Benavides, 2023, p. 28). Sobra decir que en estos
desarrollos teoricos, a los pueblos originarios de las distintas regiones del mundo se les ha

impedido jugar un papel relevante.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 257



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

2.1 El surgimiento de teorias criticas y alternativas sobre la territorialidad
A partir de los afios 1970 las concepciones modernas que describen lo que es o debe ser

un territorio, empiezan a experimentar el impacto de la interdisciplinariedade.

La geografia critica entra a cuestionar al Estado como rector de las politicas de
desarrollo [...], al igual que el concepto de region y el modelo econémico
manejado hasta el momento. Nacen asi nuevas propuestas que no solo
polemizan las grandes verdades, sino que se distancian del poder estatal para
ofrecer elementos de transformacion social. (Benavides, 2023, p. 29).

Desde una perspectiva latinoamericana se van introduciendo poco a poco concepciones
del territorio que superan nociones modernas reductoras, meramente fisicas, como las de terreno

o medio natural. Tal es el caso del concepto territorio usado.

Vivimos con uma nocién de territorio heredada de la modernidade incompleta
y de su legado de conceptos puros, muchas veces, practicamente intangibles
atravesando los siglos. Es el uso del territorio, y no el territorio en si mismo,
lo que lo hace objeto de analisis social. Se trata de una forma impura, un
hibrido, una nocién que, por ello, requiere constante revision historica. Lo que
tiene de permanente es ser nuestro marco de vida. (Santos, 1996, p. ? apud
Benavides, 2023, p. 30).

En consecuencia, y gracias a la geografia critica, el territorio pasa de ser considerado un
mero espacio fisico, puro, neutral, a concebirse como un hibrido, un espacio moldeable que lleva
las cicatrices hechas por la historia de sus utilizaciones ideologicas. De manera que, como

concluye con acierto Benavides (2023, p. 30-31):

el territorio pasa de un concepto abstracto a ser el espacio vital relacional, de
interdependencias [...]. En esta perspectiva, el territorio usado como espacio
geografico, conjuga el espacio fisico, el tiempo que se vuelve historia y la
accion de las comunidades, quienes lo transforman constantemente segun su
vision, relacion, interaccion o proyeccion, es decir, segin la manera de habitar
el territorio.

En el marco de las teorias geografico-criticas hay que situar otros estudios que no dejan
de afirnar sus analisis sobre las diversas modalidades que puede presentar un territorio

comprendido desde un punto de vista relacional. Es lo que abordaremos a continuacion.

2.1.1 Espacio percebido, concebido e imaginado: la ontologia inquietante de los pueblos
originarios

Entre los diversos andlisis que tratan de comprender el territorio como construccion
social, sobresalen los estudios de Lefebvre “quien sostiene que en cada proceso historico la
sociedad produce su espacio a través de una trialéctica unitaria que articula el espacio percebido,
concebido y vivido.” (Benavides, 2023, p. 38). La interrelacion que existe entre estas modalidades
espacio-territoriales es interesante:

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
258 ISSN 2595-8208



El legado del papa Francisco para las iglesias locales

[Mientras el espacio percibido] es el territorio de la practica espacial, que
integra las relaciones sociales de produccion y reproduccion que se dan en un
espacio-tiempo determinado [...]. El segundo, es el territorio de las
representaciones del espacio concebido o conceptualizado por peritos, marcos
normativos y discursos institucionales. Aqui, las relaciones de poder y de
produccién determinan los procesos de construccion social. [...] El tercero, es
el territorio del espacio de representacion, que supera al espacio fisico a través
de la capacidad de la imaginacion y de la expresion simbolica de sus habitantes.
Es el espacio vivido, en el que la sociedade em movimiento se indigna, se
inspira, manifiesta segiin su capacidad creativa, a fin de buscar nuevas
possibilidades de equidade para la realidad espacial. (Benavides, 2023, p. 41).

Es digno de resaltar que estos constructos teoricos sobre la espacidalidad territorial, asi
diversificados, han sido aprovechados por la reflexion teologica. Por ejemplo, es lo que se puede
evidenciar en el profundo estudio realizado por Carmen Bernabé (2021) acerca del Reino de Dios
como propuesta territorio-espacial que surge desde la marginalidad® creativa, vivida por Jesus y
sus seguidores.

Aunque la autora citada asume los planteamientos de Lefebvre, no obstante, para describir
de manera mas precisa el tercer espacio de éste, usa la terminologia proporcionada por Halvor
Moxnes, de manera que el espacio vivido queda caracterizado terminoloégicamente como “lugar
imaginado” (Bernabé, 2021, p. 22).

Esa especificacion conceptual le permite a la tedloga espafiola hacer profundos analisis
exegéticos sobre los diversos ambitos espaciales que aparecen en las narrativas evangélicas.
Aunque no es este el lugar para hacer analisis pormenorizados sobre la creatividad con la que
Bernabé asume las teorias territoriales-espaciales tanto de Lefebvre como de Moxnes, sin
embargo, vale la pena hacer mencion de estas recepciones creativas hechas por la teologia, pues
abren las puertas para ensayar la posibilidad de hacerlas extensivas a los campos de la teologia
sobre las iglesias locales. ;Como se beneficia la teologia sobre las iglesias locales de estos
constructos teodricos sobre la territorialidad percibida, concebida y vivida (imaginada)?

Como se puede ver, las teorias elaboradas por la geografia critica constituyen una
interpelacion, una advertencia para nuestras visiones uniformes y reducidas de esas realidades
poliédricas que son los territorios. Si las iglesias locales que habitan un territorio, sean estas de
tradicion catdlica, ortodoxa, luterana, anglicana, etc., quieren complir su vocacion misionera de
encarnarse, deben entonces ser conscientes que, dicha encarnacion, deber ser procesual y

pluriforme; pues como reconoce el decreto sobre la actividad misionera de la Iglesia:

La semilla, que es la palabra de Dios, germinando en tierra buena, regada con
el rocio divino, absorbe la savia, la transforma, la asimila para dar al fin fruto
abundante. [Las iglesias] reciben de las costumbres y tradiciones de sus
pueblos, de su sabiduria y doctrina, de sus artes e instituciones, todo aquello
que puede contribuir a confessar la gloria de Dios, a ensalzar la gracia del

% Para la autora hay una distincion entre marginacion y marginalidad. Mientras la primera categoria hace
referencia a algo que se sufre, que se padece, la segunda categoria refiere a una marginacién
conscientemente y libremente aceptada, asumida e incluso buscada.
Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 259



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

Salvador y a ordenar debidamente la vida cristiana. [...] es necesario que en
cada gran territorio socio-cultural se promueva la reflexion teologica que
investigue de nuevo, a la luz de la tradicion universal de la Iglesia, los hechos
y palabras revelados por Dios consignados en la Sagrada Escritura y explicados
por los padres y el magisterio de la Iglesia. De este modo se percibiran con
mayor claridad las vias por las que la fe, teniendo en cuenta la filosofia o la
sabiduria de los pueblos, puede llegar a la inteligencia y de qué modo las
costumbres, el sentido de la vida y el orden social pueden compaginarse con la
[...] revelacion divina. (AG 22).

Si nos fijamos detenidamente en cada una de las imagenes utilizadas en este paragrafo de
la Ad gentes, nos daremos cuenta que son activas-receptivas a su vez. Es mas, si las ponemos a
interactuar hermenéuticamente con lo dicho en el Intrumentum laboris 94 (Secretaria General del
Sinodo de los Obispos, 2024), surgen innovaciones semanticas inéditas. La encarnacion de las
iglesias locales en los territorios, si desea ser sinodal, debe abrirse a lo que aportan otras Iglesias
(nodten que usa la mayuscula para hablar de esas otras configuraciones cristianas) y comunidades
eclesiales; pero no solo debe abrirse a nivel ecuménico, también se debe recibir en la
configuracion local de las iglesias la savia que proviene de la filosofia o sabiduria de los pueblos
originarios (otras religiones dice el Intrumentum laboris), sean cristianos o no. Si repensamos
todo esto a la luz de los diversos aspectos (percibido, concebido, vivido o imaginado) que muestra
la territorialidad, podemos comprender el inmenso aporte, incluso el correctivo, que pueden
brindar, desde su marginalidad, las distintas concepciones ontologicas sobre el territorio tal y
como las senti-piensan, las corazonan los pueblos originarios en su diario vivir, en su buen vivir.
(No es esto acaso lo que proclamo proféticamente el papa Francisco en Querida Amazonia (20)?

En el contexto de estas reflexiones, y antes de abordar el desafio ontoldgico que sobre la
territorialidad muestran los pueblos originarios en su praxis del buen vivir, deseo hacer una breve
observacion a proposito del concepto teoldgico-misionero encarnacion. Es bien sabido que este
concepto en los diversos ambitos misioneros eclesiales se utiliza de forma analoga. Pero hay que
preguntarse, de cara a las exigencias ecuménicas, interculturales e interreligiosas que debe
afrontar la teologia sobre las iglesias locales, si la analogia con el misterio de la ecarnacion
cristoldgica debe hacerse con cautela y respetando ciertos limites.

La encarnacion a nivel cristologico habla de una persona, la del Verbo, que preexiste y
asume nuestra condicion humana. Hay, pues, una precedencia ontoldgica del Verbo respecto a su
encarnacion cultural en el judio Jests de Nazaret; ahora bien, y es aca donde debemos percatarnos
de los limites, pues ¢se puede analogar este aspecto cristologico con el proceso eclesioldgico-
misionero de inculturarse el pueblo de Dios en los distintos pueblos del mundo? Considero que
el no darse cuenta de los limites que hay en este ejercicio de analogia de la fe, lleva a malos
entendidos en lo que respecta, por ejemplo, a la discusion sobre la precedencia ontoldgica de la
Iglesia universal sobre las iglesias particulares. A mi modo de ver, considero que hay en esta
cuestion una tarea para la reflexion eclesiologica ineludible. Las imagenes que presenta el decreto
Ad gentes 22 y lo dicho a proposito de lo que pueden aportar las filosofias de los pueblos, son un

desafio para quienes siguen pensando que hay un pueblo de Dios ya hecho, que preexiste y que
Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
260 ISSN 2595-8208



El legado del papa Francisco para las iglesias locales

con todo y sus herencias (adherencias) culturales (occidentales sobre todo) llega a tratar de

implantarse en diversos territorios culturales para elevarlos y purificarlos.

2.1.2 Las ontologias relacionales de los pueblos origindrios: hacia una comprension
ecoldgica de la territorialidad

Deseo empezar las breves reflexiones de este epigrafe citando las siguientes palabras de

papa Francisco:

Cada pueblo que logré sobrevivir en la Amazonia tiene su identidad cultural y
una riqueza Unica en un universo pluricultural, debido a la estrecha relacion
que establecen los habitantes con su entorno, en una simbiosis — no
determinista — dificil de entender con esquemas mentales externos [...]. No son
lo mismo los pueblos pescadores que los pueblos cazadores y recolectores de
tierra adentro o que los pueblos que cultivan las tierras inundables [...]. A través
de un territorio y de sus caracteristicas Dios se manifiesta, refleja algo de su
inagotable belleza. Por lo tanto, los distintos grupos, en una sintesis vital con
su entorno, desarrollan um modo préprio de sabiduria. Quienes observamos
desde afuera deberiamos evitar generalizaciones injustas, discursos simplistas
o conclusiones hechas so6lo a partir de nuestras propias estructuras mentales y
experiencias. (QA 31-32).

Cuando Francisco invita a superar, si de desea comprender esta simbiosis personas-
territorios, nuestras propias estructuras mentales — es decir epistémicas occidentales — a mi juicio
esta pidiendo que nos abramos a otros horizontes tanto epistemologicos como ontoldgicos.
Epistemologias otras que, desmarcandose conscientemente de la estructura sujeto y objeto =
naturaleza y cultura, nos reorienten al ambito ontologico de lo que Estermann (2014, p. 286) ha

denominado principio de relacionalidad.

Este axioma manifiesta dos caracteristicas del pensamiento indigenea andino:
1. Todo lo existente en pasado, presente y futuro, estd interrelacionado,
formando una red holistica de relaciones. 2. La relacién es ontoldgica y
epistemologicamente anterior a los seres aislados (“sustincias”), es decir: lo
que existe, en primera y Gltima instancia, es la relacion. El ser aislado, inclusive
el individuo, es un resultado secundario de una relacionalidad primordial.

Sobre este principio filosofico, que por no tener otro concepto seguimos llamando
ontoldgico, los pueblos originarios de los mas diversos territorios articulan sus luchas territoriales.
Tal es el caso de Marisol de la Cadena, mujer andina (runa), quien en su lucha por el

reconocimiento, ontologico por cierto, de los derechos del Ausangate expresa:

En mi propuesta, los desacuerdos ontologicos son momentos cosmopoliticos
que tienen la capacidade de irritar lo universal y de provincializar la division
ontologica entre naturaleza y humanos poniendo en evidencia el caracter
historico-geografico de dicha division [...]. Al incluir seres-que no son-
humanos en interaciones con las instituciones modernas [...] las practicas
runakuna manifiestan su divergéncia onto-epistémica con el mundo de esas
instituciones. (2019, p. 40-42).

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 261



Caminhos de Didlogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

La pregunta que surge luego de las anteriores reflexiones es la siguiente: ;qué implica
para una eclesiologia ecuménica sobre el pueblo de Dios que se encarna en los pueblos, que esta
llamada a configurar y reconfigurar su rostro poliédricamente, asumir el principio ontologico y
epistémico de la relacionalidad? ;Como se configura la Iglesia local en territorialidades donde
seres humanos, bosques, lagos, rios, etc., constituyen un cuerpo, un tejido de relaciones? En fin
(qué relacion hay a nivel teologico entre catolicidad y territorialidad entendida esta ltima de
manera holistica y ecologicamente como sistema vivo, “donde “todas las cosas estan relacionadas

como la sangre que une una familia” (Benavides, 2023, p. 192)?

3 DESAFiOS QUE PLANTEA EL MAGISTERIO ECO-ECLESIOLOGICO DEL
PAPA FRANCISCO: LA CONFIGURACION SINODAL, ECUMENICA,
INTERCULTURAL E INTERRELIGIOSA DEL PUEBLO DE DIOS EN LAS
IGLESIAS LOCALES LATINOAMERICANAS

En esta ultima parte del articulo deseo simplemente plantear, a la luz del legado
magisterial eco-eclesioldgico del papa Francisco, algunos desafios que debe afrontar la reflexion
teologica sobre las iglesias locales en estos tiempos marcados por la sinodalidad, el ecumenismo,
el didlogo intercultural e interreligioso.

Desde mi punto de vista, las teologias sobre las iglesias locales deben tomar una distancia
prudente respecto del paradigma dominante: el de la encarnacion. Tal y como lo expresaba con
anterioridad, el esquema vertical de la encarnacion (tradicionalmente y metafisicamente
considerado) en el que la persona preexistente del Verbo de Dios asume una naturaleza humana
(que no llega a ser persona segun el Concilio de Calcedonia), no es del todo apto para explicar la
inculturacion del pueblo de Dios en las diversas realidades culturales.

Es preocupante comprobar que la idea, abstracta por cierto, sobre la preexistencia
ontoldgica de la Iglesia universal respecto a las Iglesias locales sigue vigente; y no solamente en
los ambitos de la Congregacion para la Doctrina de la Fe, sino también en el mismo campo
exegeético. Es el caso, por ejemplo, del reconocido biblista Jean-Noél Aletti, quien luego de
examinar el contenido semantico del sintagma ekklesia concluye diciendo: “para Pablo, la idea
de la Iglesia universal es ciertamente primera, y hoy esto es admitido por una buena parte de los
investigadores protestantes” (2010, p. 40). Frente a esto se precisa de una especie de
eclesiogénesis local intercultural que dé prioridad, de forma horizontal, a la configuracion local,
al rostro Uinico que van adquiriendo las iglesias en su nacimiento y crecimiento en territorios
especificos {No ha dicho acaso papa Francisco que la realidad (eclesial, concreta, local, que surge
desde los territorios en este caso) es superior a la idea (universal y abstracta de la Iglesia que nos
hemos hecho, que hemos heredado) (EG 231)? ; No nos ha dicho y advertido también que “a veces
en la Iglesia caemos en la vanidosa sacralizacion de la propia cultura, con lo cual podemos mostrar

mas fanatismo que auténtico fervor evangelizador” (EG 117)?

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
262 ISSN 2595-8208



El legado del papa Francisco para las iglesias locales

Considero que si se desea entender adecuadamente la idea de catolicidad del (desde)
pueblo de Dios, solamente puede hacerse desde una comprension relacional. Las siguientes
reflexiones de Galli, sobre el genitivo “desde” (pueblo de Dios que se gesta desde los pueblos),
son pertinentes para una teologia de la Iglesia local que pretenda estar a la altura de los signos de

los tiempos actuales.

Estos diversos enunciados solo apuntan a decir humildemente una verdad del
misterio. Resaltan la preposicion “desde” que vincula a la Iglesia y los pueblos.
El uso del “desde” denota origen, procedencia, surgimiento, composicion. El
pueblo de Dios surge de los pueblos. Por otro lado, designa pertinéncia,
vinculacion, arraigo, fidelidad. En los Hechos de los Apdstoles y en este
momento sinodal los seres humanos participan del pueblo de Dios con lo que
son y lo que tienen, sin despojarse de sus valores culturales ni de sus
circunstancias historicas. Por el contrario, le aportan los tesoros de sus dones
y bienes. Entonces “desde” también significa asuncion, incorporacion,
introduccion, intercambio, recapitulacion. La vocacién catdlica, sinodal y
misionera del pueblo de Dios conlleva el desafio de que la comunion entre las
iglesias fomente el intercambio entre las culturas. [...] El genitivo “de los
pueblos” no sustituye al genitivo de autor “de Dios”’; ambos términos expresan
el doble origen y la doble composicion de la Iglesia. [...] La catolicidad es
relacional e inclusiva, no invasiva ni imperial. (2024, p. 451.453).

Hace falta, pues, introducir una concepcion procesual y socio-historico-cultural de la
catolicidad en nuestras teologias sobre la naturaleza, vocacion y mision de la Iglesia local. Es
preciso recordar que la ausencia sefialada hace unos afios por Eloy Bueno de la Fuente (2000, p.
18) de una transformacion, de un giro de la “diocesis” hacia la “Iglesia local”, ha sido subsanada
por el Instrumentum laboris. Asi lo destacan Brighenti y Luciani al comentar la preferencia en el
proceso sinodal por el término “Iglesia local”: “el desarrollo en el uso de esta terminologia a lo
largo de las distintas etapas del sinodo manifiesta la intencion de superar una eclesiologia
heredada que da mas importancia a la Iglesia universal sobre la local”. (Brighenti; Luciani, 2024,
p. 26-27).!° En estos tiempos marcados por la sinodalidad y la interculturalidad hace falta otro
giro, un viraje hacia una teologia sobre la Iglesia local que, tomando distancia de concepciones
modernas y eurocéntricas de la territorialidad, se abra, tal y como lo hizo Francisco, a los saberes
olvidados y marginados de los pueblos originarios; a maneras otras de vivir, de corazonar y senti-
pensar las relaciones intrinsecas, no antropocéntricas, entre humanos en general y el resto del

tejido de la vida en su exhuberante biodiversidad y comunalidad.

19 Los autores citan a continuacion un extracto del Instrumentum laboris: “hemos podido tocar con nuestras
manos la catolicidad de la Iglesia, que, en las diferencias de edad, sexo y condicion social, manifiesta uma
extraordinaria riqueza de carismas y vocaciones eclesiales, y guarda un tesoro de diversidad de lenguas,
culturas, expresiones liturgicas y tradiciones teoldgicas” (Brighenti; Luciani, 2024, p. 27).
Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 263



Caminhos de Dialogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

CONSIDERACIONES FINALES

Hablar y reflexionar sobre el legado que dejo, para las iglesias locales, el rico magisterio
eco-eclesioldgico del papa Francisco, nos puede llevar a transitar rutas de reflexion teoldgica
insospechadas.

La forma como abordd y recuper6d el pontifice la diversidad territorial en Querida
Amazonia, constituye una apertura al dialogo interdisciplinar entre teologia sobre las iglesias
locales y teorias criticas sobre el territorio. A mi forma de ver, esto esta significando un avance
considerable de cara a la mision inculturada o, quizas, convendria mejor llamarla mision
interculturada, pues ya no se trata de un dialogo vertical en el que la supuesta Iglesia universal,
abstracta y atemporal, se encarna luego en territorios diversos potenciando las semillas del verbo
que alli se puedan discernir, para luego elevarlas y purificarlas de manera que puedan responder
a la pureza de un Evangelio descarnado. Se trata, mas bien, de un dialogo horizontal, bilateral, en
el seno del cual, las filosofias de los pueblos (AG 22), sus sentipensares territoriales, puedan
enriquecer ¢ incluso desvelar riquezas insospechadas en la teologia sobre la Iglesia local. Este es
uno de los legados que ha dejado el papa Francisco. En nosotros queda el aceptarlo si deseamos
ver emerger, a nivel local, el poliédrico rostro del pueblo de Dios a tal punto que podamos usar el
plural pueblos de Dios.

Para terminar, un curioso enigma y una interpelacion. Resulta interesante observar un
aspecto desconcertante presente en el libro del Apocalipsis. “He aqui la morada de Dios con los
hombres, y morara con ellos y ellos seran sus pueblos [/aof] y el mismo Dios con ellos sera su
Dios” (Ap 21, 3). Cabe resaltar que este es el tnico texto de toda la Escritura que usa el plural
para referirse al pueblo de Dios. Surge la duda: jes acaso error del autor o de los copistas? Al
seguir de cerca la transmision textual de este enunciado apocaliptico en nuestras traducciones es
facil ver que siempre se trata de corregir el plural (pueblos) introduciendo el singular. El
comentario de Galli (2024, p. 76) me parece acertado: “muchos copistas han preferido corregir el
término poniéndolo en singular. Por el contrario, pareciera que el Apocalipsis quiere resaltar que
la Iglesia es ciudad — y el pueblo — del cordero inmolado y resucitado, que incluye a todos los
pueblos”.

Vuelvo a preguntar a todo potencial lector: ;es un simple error textual? ;No sera mas bien
que se trata de un criterio hermenéutico-cultural, oferecido por el texto, para hacer la aventura de
releer la totalidad del canon a la luz del plural sus pueblos y asi reorientar nuestras desgastadas
categorias eclesioldgicas, que ain parecieran seguir siendo monoculturales y exclusivistas, al
suefio ecuménico, intercultural e interreligioso del Dios de muchos rostros anunciado y vivido

por Jesus de Nazaret? Dejo la respuesta a usted, lector.

REFERENCIAS
ALETTI, Jean-Noé€l. Eclesiologia de las cartas de San Pablo. Estella: Verbo Divino, 2010.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
264 ISSN 2595-8208



El legado del papa Francisco para las iglesias locales

BENAVIDES, Ménica. Lectura teolégica del habitar el territorio. Bogota: Celam, 2023.

BERNABE, Carmen. El reino de Dios y su propuesta desde la marginalidad creativa. En:
AGUIRRE, Rafel (Ed.). De Jerusalén a Roma: la marginalidade del cristianismo de los
Origenes. Navarra: Verbo Divino, 2021. p. 19-45.

BRIGHENTI, Agenor; LUCIANI, Rafael. Instrumentum laboris para la segunda sesion de la
asamblea del sinodo: resumen del texto y elementos de analisis. Montevideo: Observatorio
Latinoamericano de la Sinodalidad, 2024.

BORGHESI, Massimo. Jorge Mario Bergoglio. Una biografia intelectual: dialéctica y mistica.
Madrid: Encuentro, 2018.

CONCILIO ECUMENICO VATICANO II. Constituciéon dogmatica Lumen gentium: sobre la
Iglesia. Salamanca: BAC, 2023.

CONCILIO ECUMENICO VATICANO II. Decreto Ad gentes: sobre la actividad misionera de
la Iglesia. Salamanca: BAC, 2023.

DE LA CADENA, Marisol. Protestando desde lo incomun. En: SANTISTEBAN, Rocio Silva
(Ed.). Mujeres indigenas frente al cambio climatico. Lima: Grupo Internacional de Trabajo
sobre Asuntos Indigenas, 2019. p. 35-48.

DE LA FUENTE, Eloy. Eclesiologia del para Francisco: una Iglesia bautismal y sinodal.
Burgos: Monte Carmelo, 2018.

DE LA FUENTE, Eloy; CALVO, Roberto. La Iglesia local. Madrid: San Pablo, 2000.

ESTERMANN, Josef. Las filosofias indigenas y el pensamiento afroamericano. En:
BETANCOURT, Raual; BEORLEGUI, Carlos. Guia comares de filosofia latinoamericana.
Granada: Comares, 2014. p. 271-291.

FRANCISCO. Exhortacion apostolica Evangelii gaudium: sobre el anuncio del Evangelio en
el mundo actual. Guatemala: Kyrios, 2013.

FRANCISCO. Exhortacion apostolica postsinodal Querida Amazonia. Guatemala: Kyrios,
2020.

GALLL, Carlos. El Espiritu Santo y nosotros. Bogota: Celam, 2024.

GARCIA, Nelson. Maria en el reciente magisterio de la Iglesia: madre de Cristo, icono de la
Iglesia, muchacha de Nazaret, reina del corazon palpitante de la Amazonia. En: UNIVERSIDAD
RAFAEL LANDIVAR. Maria de Nazaret: mirada biblica, historica e interconfesional.
Guatemala: Cara Parens, 2023. p. 227-269.

MADRIGAL, Santiago. Comentario a la constitucion Lumen gentium. En: MADRIGAL,
Santiago (Ed.). Comentario teologico a los documentos del Concilio Vaticano II:
Sacrosanctum concilium, Lumen gentium, Orientalium ecclesiarum. Madrid: BAC, 2023. p. 519-
728.

MADRIGAL, Santiago. Escritura y tradicion en el magisterio kerygmatico de Francisco. En:
ALONSO, Pablo; MADRIGAL, Santiago (Eds.). Teologia con alma biblica: miscelanea
homenaje al Prof. Dr. Jos¢ Ramén Busto Saiz. Madrid: Comillas, 2021. p. 399-414.

PIE-NINOT, Salvador. Eclesiologia: la sacramentalidad de la comunidad cristiana. Salamanca:
Sigueme, 2007.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
ISSN 2595-8208 265



Caminhos de Didlogo — Revista Brasileira de Didlogo Ecuménico e Inter-religioso

SECRETARIA GENERAL DEL SINODO DE LOS OBISPOS. “Instrumentum laboris” para
la segunda sesion de la XVI Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos (octubre
de 2024): como ser una Iglesia sinodal misionera. Vaticano: Oficina de Prensa de la Santa Sede,
2024.

Recebido em: 18/09/2024.
Aceito em: 06/12/2025.

Caminhos de Dialogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025
266 ISSN 2595-8208



