
http://dx.doi.org/10.7213/cd.a13n23p251266 

El legado del papa Francisco para las 
iglesias locales: repensarlas como tejidos 
ecuménicos, interculturales e interreligiosos 
de eco-comunión 
The legacy of pope Francis for local 
churches: rethinking them as ecumenical, 
intercultural and interreligious networks of 
eco-communion 

 

Nelson Alejandro García Borrayo1 

 

Resumen 

El redescubrimiento de la Iglesia local ha sido, sin lugar a dudas, uno de los logros teológico-

pastorales más significativos alcanzados en las sesiones del Concilio Vaticano II. Sin embargo, a 

60 años de su clausura, aún continúan las discusiones sobre la precedencia de la Iglesia universal 

respecto de las iglesias particulares; revelando, así, una tensión entre lo universal y lo local difícil 

de conciliar. Repensar teológicamente esta polaridad, a la luz del legado magisterial que ha dejado 

a las iglesias el papa Francisco, se vuelve una exigencia, sobre todo en tiempos como los nuestros 

marcados por la sinodalidad, el ecumenismo la interculturalidad y el pluralismo religioso. El 

surgimiento de las geografías críticas que cuestionan concepciones modernas exclusivamente 

físicas sobre el espacio y la inquietante presencia de las ontologías relacionales que se manifiestan 

en las luchas de los pueblos originarios, constituyen un desafio, un llamado a elaborar reflexiones 

eco-eclesiológicas en las que las iglesias locales se revelen como espacios ecuménicos, 

interculturales e interreligiosos de comunión con la totalidad del tejido complejo de la vida que 

se articula relacionalmente en cada territorio.     

 

Palabras-clave 

Territorialidad. Interculturalidad. Iglesia local. Pueblos originarios. Relacionalidad. 

 

Abstract 

The rediscovery of the local Church has been, without a doubt, one of the most significant 

theological-pastoral achievements reached during the sessions of the Second Vatican Council. 

However, 60 years after its closure, discussions continue about the precedence of the universal 

Church over particular Churches, revealing a tension between the universal and the local that is 

difficult to reconcile. Rethinking this polarity theologically, in light of the magisterial legacy left 

to the churches by pope Francis, becomes a necessity, especially in times marked by synodality, 

ecumenism, interculturality, and religious pluralism. The emergence of critical geographies that 

question modern conceptions of space exclusively physical and the unsettling presence of 

relational ontologies manifested in the struggles of indigenous peoples, constitute a challenge, a 

call to elaborate eco-ecclesiological reflections in which local churches reveal themselves as 

ecumenical, intercultural, and interreligious spaces of communion with the totality of the complex 

fabric of life that is relationally articulated in each territory. 

 

Keywords 

Territoriality. interculturality. Local Church. Native people. Relationality. 

 

 

 
1 Mestre em Filosofia pela Universidad Rafael Landívar (URL). Licenciado em Ciências Religiosas pela 

URL. Professor da Facultad de Teología da URL. Contato: nagarcia@url.edu.gt. 

mailto:nagarcia@url.edu.gt


Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

252 ISSN 2595-8208 

INTRODUCCIÓN 

A lo largo del período post-conciliar, las reflexiones teológicas sobre la vocación, 

estructura, ministerialidad y misión de las iglesias locales no ha dejado desarrollarse. El tiempo 

que nos está tocando vivir, marcado por el desarrollo de las tres etapas que estructuraron el 

proceso sinodal (2021-2024) y la partida a la casa del Padre del papa Francisco, constituye un 

kairós, una oportunidad para repensar si la teología sobre las iglesias locales que se han elaborado 

responden a tiempos, como los nuestros, marcados por exigencias ya no solamente ecuménicas 

sino también etnoecológicas, interculturales e interreligiosas.  

El artículo que ahora presento trata de responder a este contexto, a estas exigencias. Para 

tal fin estructuro el texto en tres partes. La primera, trata fundamentalmente sobre el legado 

magisterial eco-eclesiológico que nos ha dejado el papa Francisco, su inagotable gramática 

eclesial y sinodal, destacando su relevancia de cara a los desafios interculturales e interreligiosos 

que afectan y cuestionan las formas tradicionales como se ha venido elaborando la teología sobre 

la Iglesia local hasta nuestros días. La segunda, versa sobre los giros que ha experimentado la 

visión moderna sobre los territorios, comprendidos exclusivamente como espacios de control y 

domínio estatal. Los replanteamientos hechos por las emergentes geografías críticas así como las 

voces proféticas provenientes de los pueblos originarios y sus inquietantes ontologías 

relacionales, constituyen un reto para repensar el tema de la inculturación de las iglesias locales 

en los diversos territorios humanos a la luz de la propuesta ecoeclesiológica del papa Bergoglio. 

En la tercera parte, se toma conciencia de la insuficiencia que exhibe la analogía de la encarnación 

a la hora de reflexionar teológicamente sobre la inculturación del pueblo de Dios en los diversos 

pueblos; resulta difícil, pues, desde dicha analogía, quitar la impresión de monoculturalismo, 

abstraccionismo y universalismo triunfalista en la misión eclesial; cuestiones que denunció el 

papa Franciso en diferentes momentos. El artículo se cierra con interesantes conclusiones sobre 

la importancia del legado de Francisco para repensar la teología sobre las iglesias locales; 

abriendo, a su vez, horizontes de reflexión para todo potencial lector que desee transitar en las 

sendas abiertas por el pontífice argentino. Tomando como base el extraño plural que aparece en 

Apocalipsis 21, 3 (laoí = pueblos) se plantea, por último, la siguiente interrogante: ¿Se trata de 

un error a corregir a la hora de traducir, o se tratará, más bien, de un criterio hermenéutico que 

permite releer todo el canon desde la óptica ecuménica, intercultural, interreligiosa e incluyente 

del Dios de muchos rostros revelado y vivido por Jesús de Nazaret? 

 

1 EL REDESCUBRIMIENTO DE LA IGLESIA PARTICULAR EN EL 

CONCILIO VATICANO II Y SU RECEPCIÓN BERGOGLIANA 

Uno de los redescubrimientos teológicos más notables del Concilio Vaticano II ha sido, 

sin duda, el de la Iglesia local. Esta revaloración conciliar operada en la Constitución dogmática 

Lumen gentium, fue el resultado de volver la mirada a las raíces evangélicas, al patrimonio interno 

de la Iglesia para beber allí las ricas tradiciones patrísticas de los primeros siglos. Fue, a su vez, 



El legado del papa Francisco para las iglesias locales 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 253 

como observan de manera acertada De la Fuente y Calvo (2000, p. 68-69), un fruto que maduró 

por causa de factores contextuales; por una serie de movimientos, entre ellos: el litúrgico, bíblico, 

patrístico, ecuménico, entre otros, y, también, por las nuevas realidades pastorales surgidas en 

muchas regiones desde inícios hasta mediados del siglo XX.   

Cuando se analizan sincronicamente2 los artículos de Lumen gentium que desarrollan el 

tema de la Iglesia local (por ejemplo, LG 23), uno de los aspectos que llaman la atención del 

lector es que dicho tópico quedó abordado en un denso marco teológico dedicado a la 

sacramentalidad del episcopado (LG 21). Esta decisión redaccional tiene una historia complicada 

que podemos apreciar cuando nos acercanos a indagar cómo se desarrollaron las sesiones sobre 

estas delicadas cuestiones eclesiológicas. Efectivamente, tal y como lo atestiguan las actas y 

relatorias conciliares, mientras se efectuaban las discusiones la mayoría de los padres conciliares 

percibieron con finura el estrecho vínculo – de raíz patrística por certo3 – existente entre 

episcopado e Iglesia particular. La conclusión era más que evidente: de la renovación teológico-

sacramental del episcopado dependía la profundización de la Iglesia particular. Si se deseaba 

elaborar una teología sobre la Iglesia local, se requería entonces un nivel de reflexión que superara 

concepciones medievales que afectaban tanto al episcopado como al ser mismo de la Iglesia local.  

En efecto, mientras se concebía a los obispos, su jurisdicción, como algo que provenía 

directamene de la autoridad papal (obispos vicários del papa), sin raíz sacramental, la teología 

sobre la Iglesia particular era practicamente imposible. Pero todo esto cambió en Lumen gentium. 

Dice al respecto Madrigal (2023, p. 624-625) en sus comentarios a dicha constitución:  

 

El artículo 21 entraña un progreso doctrinal que introduce la realidad 

sacramental del ministério episcopal como un importante presupuesto para dar 

razón de la colegialidad. De hecho, en el primer esquema de la constitución 

presentado en otoño de 1962 la sacramentalidad y la colegialidad se exponían 

en dos secciones independientes y separadas entre sí. En el texto definitivo, el 

artículo sobre la sacramentalidad del episcopado há quedado situado entre el 

principio de la sucesión apostólica (LG 20) y la exposición de la colegialidad 

(LG 22). [...] la investigación patrística ayudó a revisar esta postura [la 

medieval preconciliar] y a fraguar la comprensión del ministério episcopal que 

expresa el consenso de los padres del Vaticano II en esta fórmula solemne: 

“este sagrado sínodo enseña que por la consagración episcopal se recibe la 

plenitud del sacramento del orden” (LG 21b). [...] El texto conciliar añade este 

otro dato [...] “la consagración confiere, junto com la función de santificar, 

también las funciones de enseñar y governar” (LG 21b).  

 

 Como era de esperar, y tal como dije antes, los cambios teológicos sobre la 

sacramentalidad del episcopado tuvieron consecuencias de carácter jurisdiccional, que 

favorecieron la reemergencia de una teología conciliar sobre la Iglesia particular estrechamente 

 
2 Es decir, analizar Lumen gentium en su forma final, tal y como ha llegado hasta nosotros.  
3 Sobre este enraizamiento patrístico dice Pié-Ninot: “en los escritos paulinos la Iglesia no es presentada 

como una comunidad cualquiera, sino ‘localizada’ en una ciudad que se reúne para celebrar la eucaristia 

“en un mismo lugar” [...] a partir de esta visión surge el principio eclesiológico de territorialidad, consistente  

en que sólo podia celebrarse una única eucaristía bajo el obispo en cada Iglesia local.” (2007, p. 334-335).   



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

254 ISSN 2595-8208 

relacionada con la tradición bíblica y patrística. Tradiciones de corte eclesiológico-eucarístico 

que forman  

 

parte de los tres primeiros siglos de la Iglesia, los cuales ponen de relieve como 

la Iglesia local era una asamblea eucarística  donde el Pueblo de Dios de una 

ciudad se reunía “en un mismo lugar”, en torno al único altar y bajo la 

presidencia del único obispo rodeado del colegio de los presbíteros y ayudado 

por los diáconos. (Pié-Ninot, 2007 p. 334). 

 

El tema conciliar sobre los vínculos entre teología sacramental episcopal y teología de la 

Iglesia particular es importante, pues nos coloca ante el amplio horizonte de una reflexión 

eclesiológico-contextual concreta y encarnada, que no deja de actualizarse4 y problematizarse.5 

Son muchos los estudios posconciliares sobre la Iglesia local que actualmente se desarrollan en 

los más diversos ambitos de producción y reflexión teológica. De tan inmensa riqueza – imposible 

de sistematizar en este breve espacio – deseo destacar a continuación, por su relevancia 

contextual, intercultural e interreligiosa, el aporte que nos legó el magisterio itinerante y 

kerigmático (Madrigal, 2021, p. 399) del papa Francisco, a fin de pensar “aquello que [...] se está 

gestando en este momento” (Galli, 2024, p. 20), lo que el Espíritu puede estar diciendo a las 

iglesias locales hoy en tiempos, como los nuestros, marcados por el giro ecológico que está 

afectando a los más diversos ámbitos del saber humano.   

        

1.1 La Iglesia local en el horizonte de la sinodalidad: semillas contextuales e 

interculturales del legado bergogliano  

Jorge Mario Bergoglio, el arzobispo que de Buenos Aires, que “del otro extremo del 

mundo” (Borghesi, 2018, p. 17), llegó a Roma para transformarse en marzo de 2013 en papa 

Francisco, y, cuya muerte (21 de abril del 2025) nos ha conmocionado a todos, contribuyó 

incansablemente desde el inicio de su pontificado a la renovación, a la conversión sinodal y 

misionera de toda la Iglesia.  

Su forma de comprender la Iglesia, su eclesiología, se ha articulado antes que nada de 

forma existencial y simbólica. Dicho de otra manera, en su foma de vivir habita una especie de 

“teología eclesial implícita” hecha de pequeños gestos; así lo reconoce De la Fuente:  

 

Cuando el cardenal Bergoglio entró en el cónclave llevaba consigo uma 

eclesiología y un pensamiento estructurado en sus coordenadas fundamentales 

y en su aliento más profundo. Una eclesiología no elaborada en el ámbito 

académico sino surgida de su biografia real, del ejercicio de la misión propia 

 
4 Sin embargo, y pese a que es sumamente apasionante el tema de la sacramentalidad del episcopado, ya 

que no deja de seguir siendo objeto de debate entre eclesiólogos (de orientación eclesiológico-jurídico-

institucional y de tendencia eclesiológico-sacramental-misionera), no la abordaré con profundidad en este 

artículo. Pero, el hecho de que no aborde la temática con la profundidad que se merece no significa que 

estas cuestiones no sean de alguna manera transversales en el desarrollo de mí artículo.  
5 Piénsese por ejemplo en los temas problemáticos sobre la relación entre primado y episcopado, la 

autoridad doctrinal de las conferencias episcopales, entre otros. 



El legado del papa Francisco para las iglesias locales 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 255 

de su ministério, que se alimenta de los manantiales más genuínos de la 

tradición de la Iglesia y de la reflexión eclesiológica más significativa de la 

Iglesia católica del siglo XX. (2018, p. 17).  

  

Ahora bien, que su eclesiología sea primordialmente más de tipo simbólico-existencial 

que conceptual, no significa que carezca su ministerio petrino de una teología explícita sobre la 

Iglesia. Es, precisamente, en esa eclesiología explícita, en eso que he llamado en otro lugar 

“gramática de la simplicidad evangélica” (García, 2023, p. 228)6 que ahora deseo introducir al 

lector. Estoy seguro que en los terrenos de esa gramática eclesiológica bergogliana se hayan 

tesoros invaluables, quizá inexplorados, semillas de una naciente teología sobre la Iglesia local 

de carácter ecológico-contextual, intercultural e interreligioso, además de desafiante y profética.  

  

1.1.1 Un pueblo que se encarna en muchos pueblos – soñando con iglesias de rostro 

pluriforme: ecuménico, interreligioso e intercultural 

El pensamiento teológico del papa Francisco estuvo marcado por “una concepción 

dialéctica, ‘polar’, de la realidad” (Borghesi, 2018, p. 12). Polaridad que hunde sus raíces en la 

espiritualidad ignaciana, definida como la “posibilidad de armonizar los opuestos, de invitar a una 

mesa común conceptos que en apariencia no se podrían acercar, porque los coloca en un plano 

superior en el que encuentran su sínteses.” (Borghesi, 2018, p. 96).7  

La tensión dialéctica que caracterizó el pensar del papa Francisco, y que se concretiza en 

los ya conocidos cuatro princípios fundamentales,8 abre horizontes teológicos interesantes; ya 

que, con dichos princípios, de profundo calado ontológico (De la Fuente, 2018, p. 28), es siempre 

posible ensayar teologías contextuales inéditas y novedosas. A nivel eclesiológico, 

específicamente en el campo teológico de las iglesias locales y su relación problemática con la 

Iglesia universal, la aplicación, por ejemplo, del principio el todo es superior a la parte, revela 

tensiones dialécticas que propician intersecciones hermenéuticas entre lo universal y lo local, 

donde los polos en tensión no se elimian mediante síntesis apresuradas. Dice el papa argentino. 

 

Hace falta prestar atención a lo global para no caer en una mezquindad 

cotidiana. Al mismo tiempo, no conviene perder de vista lo local, que nos hace 

caminar con los pies sobre la tierra. Las dos cosas unidas impiden caer en 

alguno de estos dos extremos [...]. El todo es superior a la parte, y también es 

más que la mera suma de ellas. Entonces, no hay que obsesionarse demasiado 

por cuestiones limitadas y particulares. Siempre hay que ampliar la mirada para 

reconocer un bien mayor que nos beneficiará a todos [...]. Es necessário hundir 

las raíces en tierra fértil y en la historia del propio lugar, que es un don de Dios 

 
6 Debo reconocer mi deuda con Borghesi (2018, p. 10) en la manera como suelo describir la reflexión 

teológica del papa Francisco. 
7 Cabe acá hacer una aclaración. La síntesis bergogliana no es la hegeliana. Comenta Borghesi: “la unidad 

que no anula la diversidad es ya un concepto dialéctico que, de modo diferente al hegeliano, no concluye 

en la síntesis de la razón, sino en la de un principio superior dado por el “Dios siempre mayor” (Borghesi, 

2018, p. 98). 
8 Son conocidos estos principios: 1) el todo es superior a la parte; 2) el tiempo es superior al espacio; 3) a 

unidad prevalece sobre el conflicto; 4) la realidad es más importante que la idea (EG 221-237). 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

256 ISSN 2595-8208 

[...]. No es ni la esfera global que anula ni la parcialidad aislada que esteriliza. 

(EG 234-235).     
 

A mi modo de ver, estas tensiones entre lo global y lo local estuvieron siempre presentes 

en el magisterio, en la gramática eclesiológica bergogliana; practicamente desde Evangelii 

gaudium, pasando por Querida Amazonia, alcanzando, incluso, al mismo proceso sinodal (2021-

2024). Estas tensiones eclesiológicas se revelan prometedoras para avanzar en cuestiones 

relacionadas con la misión, el ecumenismo, la inculturación de la Iglesia, la interculturalidad 

eclesial. La exigencia para la Iglesia, enunciada por Francisco, de ir perfilándose históricamente 

como un “pueblo con muchos rostros” (EG 115) es no solo uno de sus legados, sino también una 

tarea que la reflexión teológica sobre las iglesias locales debe asumir sin más dilación.  

En lo que respecta a la reflexión teológica sobre la relación entre sinodalidad e iglesias 

locales, han sido los teólogos Agenor Brighenti y Rafael Luciani  (2024, p. 28) quienes han sabido 

discernir, a mi modo de ver, la influencia del magisterio eclesiológico – en permanente tensión 

polar – del papa Francisco en el mismo desarrollo sinodal. La huella bergogliana se deja sentir, 

por ejemplo, en los siguientes enunciados del Instrumentum laboris: 

 

[...] la Iglesia no puede entenderse sin estar arraigada en un lugar y en una 

cultura y sin relaciones que se establecen entre lugares y culturas [...]. La 

dimensión del lugar custodia la pluralidad originaria de las configuraciones de 

esta experiencia y su arraigo en contextos culturales e históricos específicos. 

[...] Es la comunión de las iglesias, cada una con su concreción local, la que 

manifiesta la comunión de los fieles en la Iglesia, una y única, evitando su 

disolución en un universalismo abstracto y uniformador.     

 

Pero, si estas reflexiones eclesiológicas presentes en el Instrumentum laboris son 

profundas y huelen a madurez en materia de encarnación, de misión inculturada – que resaltan 

Brighenti y Luciani – constituyen, a su vez, un innovador giro ecuménico e interreligioso para la 

teología sobre las iglesias locales: 

 

Como modelo de consulta y de escucha, se propone la celebración de 

asambleas eclesiales a todos los niveles, sin por ello limitar la consulta 

unicamente a la Iglesia católica, sino abriéndose a la aportación de otras 

iglesias y comunidades eclesiales y de otras religiones presentes en el território 

y en la sociedad, junto a las cuales camina la comunidad cristiana. (2024, p. 

30).  
 

Como puede percatarse el lector, la relación sinodal entre la territorialidad cultural de 

cada lugar donde se encarna la Iglesia entera, toda (Brighenti; Luciani, 2024, p. 28) – nótese que 

ya no se dice universal – y “la configuración de la organización o institucionalidad eclesial” 

(Brighenti; Luciani, 2024, p. 30) es explícita y, definitivamente, tiene aroma bergogliano. Sin 

embargo, esta relación entre territorio y configuracion eclesial local, en la que son protagonistas 

ya no solamente los miembros de las iglesias (miembros con amplitud ecuménica) sino también 

las religiones presentes allí, aunque innovadora resulta insuficiente mientras no se superen, 



El legado del papa Francisco para las iglesias locales 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 257 

mediante un diálogo de saberes de carácter interdisciplinar e interepistémico, concepciones 

modernas y antropocéntricas que suelen reducir cada territorialidad a mero espacio físico. Se 

precisa, a todas luces, de teorías críticas sobre la territorialidad que colaboren a repensar, tal y 

como lo hizo el papa Francisco en su magisterio eco-eclesiológico, cada Iglesia local como 

espacio (ya no sólo ecuménico, sino también intercultural e interreligioso) de una eco-comunión 

que involucra a la totalidad del tejido complejo de la vida que habita cada lugar.  

 

2 DESAFÍOS A LAS IGLESIAS LOCALES PROVENIENTES DE LAS TEORÍAS 

GEOGRÁFICO-CRÍTICAS Y DE LOS PUEBLOS ORIGINARIOS 

La tarea de comprender la territorialidad en su integralidad resulta árdua y compleja, pues 

involucra a muchas disciplinas. Por causa de dicha complejidad, se hace indispensable para el 

eclesiólogo que desea profundizar de forma teológica, ecuménica, intercultural e interreligiosa el 

mistério de la Iglesia local, contar con un mínimo de referentes teóricos sobre lo que significa 

habitar el territorio.  

Los grupos humanos han habitado sus territorios desde tiempos inmemoriables. 

Disciplinas como la Geografía, la Arqueología, la Etnología, entre otras, dan cuenta de este 

fenómeno humano. Contrario a la experiencia primaria de habitar el territorio, su articulación 

teórica es relativamente reciente. Para algunas autoras recientes, entre las que se destaca Mónica 

Benavides (2023, p. 28), 

 

en la modernidad la noción de territorio se asocia a verdades empleadas para 

la conquista del mundo. Así, la geopolítica y la “epistemología europea en la 

geografía” (Santos, 2000, p. 89) enmarcan la noción jurídica-política del 

territorio [...] al Estado-nación. Por ello, el territorio queda confinado a límites 

administrativos o zonas territoriales. [...] El capitalismo impulsa el concepto 

de desarrollo por región y enfoca um “conocimiento más específico de las 

riquezas y de las culturas de los seres humanos en el contexto” [...]. El Estado 

asume el modelo del territorio-región con el fin de decidir las “políticas 

relacionadas con el desarrollo económico y social [...] de aquella”. De esta 

forma el territorio adquiere una “relevancia política y económica sobre la cual 

descansa la acción del Estado. En este enfoque, el territorio como espacio 

geográfico”.   

 

A la luz de estas reflexiones, críticas por cierto, resulta evidente que en la actual 

configuración teórica de las ideas modernas sobre la territorialidad, han influído diversos factores 

como el capitalismo, diversas concepciones neoliberales del Estado, la colonización, etc. Dichas 

influencias han contribuido a fraguar una figura, un imaginario sobre el territorio “entendido 

como suelo base controlado por el Estado [...] quien lo convierte en materia prima de un modelo 

económico [neoliberal de mercado]” (Benavides, 2023, p. 28). Sobra decir que en estos 

desarrollos teóricos, a los pueblos originários de las distintas regiones del mundo se les ha 

impedido jugar un papel relevante. 

 

 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

258 ISSN 2595-8208 

2.1 El surgimiento de teorías críticas y alternativas sobre la territorialidad 

A partir de los años 1970 las concepciones modernas que describen lo que es o debe ser 

un territorio, empiezan a experimentar el impacto de la interdisciplinariedade. 

 

La geografía crítica entra a cuestionar al Estado como rector de las políticas de 

desarrollo [...], al igual que el concepto de región y el modelo económico 

manejado hasta el momento. Nacen así nuevas propuestas que no solo 

polemizan las grandes verdades, sino que se distancian del poder estatal para 

ofrecer elementos de transformación social. (Benavides, 2023, p. 29).  

 

  Desde una perspectiva latinoamericana se van introduciendo poco a poco concepciones 

del territorio que superan nociones modernas reductoras, meramente físicas, como las de terreno 

o medio natural. Tal es el caso del concepto territorio usado. 

 

Vivimos con uma noción de territorio heredada de la modernidade incompleta 

y de su legado de conceptos puros, muchas veces, prácticamente intangibles 

atravesando los siglos. Es el uso del territorio, y no el territorio en sí mismo, 

lo que lo hace objeto de análisis social. Se trata de una forma impura, un 

híbrido, una noción que, por ello, requiere constante revisión histórica. Lo que 

tiene de permanente es ser nuestro marco de vida. (Santos, 1996, p. ? apud 

Benavides, 2023, p. 30). 

 

En consecuencia, y gracias a la geografía crítica, el territorio pasa de ser considerado un 

mero espacio físico, puro, neutral, a concebirse como un híbrido, un espacio moldeable que lleva 

las cicatrices hechas por la historia de sus utilizaciones ideológicas. De manera que, como 

concluye con acierto Benavides (2023, p. 30-31): 

 

el territorio pasa de un concepto abstracto a ser el espacio vital relacional, de 

interdependencias [...]. En esta perspectiva, el territorio usado como espacio 

geográfico, conjuga el espacio físico, el tiempo que se vuelve historia y la 

acción de las comunidades, quienes lo transforman constantemente según su 

visión, relación, interacción o proyección, es decir, según la manera de habitar 

el territorio. 

  

En el marco de las teorías geográfico-críticas hay que situar otros estudios que no dejan 

de afirnar sus análisis sobre las diversas modalidades que puede presentar un territorio 

comprendido desde un punto de vista relacional. Es lo que abordaremos a continuación.  

 

2.1.1 Espacio percebido, concebido e imaginado: la ontología inquietante de los pueblos 

originários 

Entre los diversos análisis que tratan de comprender el territorio como construcción 

social, sobresalen los estudios de Lefebvre “quien sostiene que en cada proceso histórico la 

sociedad produce su espacio a través de una trialéctica unitária que articula el espacio percebido, 

concebido y vivido.” (Benavides, 2023, p. 38). La interrelación que existe entre estas modalidades 

espacio-territoriales es interesante: 



El legado del papa Francisco para las iglesias locales 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 259 

 

[Mientras el espacio percibido] es el territorio de la práctica espacial, que 

integra las relaciones sociales de producción y reproducción que se dan en un 

espacio-tiempo determinado [...]. El segundo, es el territorio de las 

representaciones del espacio concebido o conceptualizado por peritos, marcos 

normativos y discursos institucionales. Aquí, las relaciones de poder y de 

producción determinan los procesos de construcción social. [...] El tercero, es 

el territorio del espacio de representación, que supera al espacio físico a través 

de la capacidad de la imaginación y de la expresión simbólica de sus habitantes. 

Es el espacio vivido, en el que la sociedade em movimiento se indigna, se 

inspira, manifiesta según su capacidad creativa, a fin de buscar nuevas 

possibilidades de equidade para la realidad espacial. (Benavides, 2023, p. 41).  

 

Es digno de resaltar que estos constructos teóricos sobre la espacidalidad territorial, así 

diversificados, han sido aprovechados por la reflexión teológica. Por ejemplo, es lo que se puede 

evidenciar en el profundo estudio realizado por Carmen Bernabé (2021) acerca del Reino de Dios 

como propuesta territorio-espacial que surge desde la marginalidad9 creativa, vivida por Jesús y 

sus seguidores. 

Aunque la autora citada asume los planteamientos de Lefebvre, no obstante, para describir 

de manera más precisa el tercer espacio de éste, usa la terminología proporcionada por Halvor 

Moxnes, de manera que el espacio vivido queda caracterizado terminológicamente como “lugar 

imaginado” (Bernabé, 2021, p. 22).  

Esa especificación conceptual le permite a la teóloga española hacer profundos análisis 

exegéticos sobre los diversos ámbitos espaciales que aparecen en las narrativas evangélicas. 

Aunque no es este el lugar para hacer análisis pormenorizados sobre la creatividad con la que 

Bernabé asume las teorías territoriales-espaciales tanto de Lefebvre como de Moxnes, sin 

embargo, vale la pena hacer mención de estas recepciones creativas hechas por la teología, pues 

abren las puertas para ensayar la posibilidad de hacerlas extensivas a los campos de la teología 

sobre las iglesias locales. ¿Cómo se beneficia la teología sobre las iglesias locales de estos 

constructos teóricos sobre la territorialidad percibida, concebida y vivida (imaginada)?  

Como se puede ver, las teorías elaboradas por la geografía crítica constituyen una 

interpelación, una advertencia para nuestras visiones uniformes y reducidas de esas realidades 

poliédricas que son los territorios. Si las iglesias locales que habitan un territorio, sean estas de 

tradición católica, ortodoxa, luterana, anglicana, etc., quieren complir su vocación misionera de 

encarnarse, deben entonces ser conscientes que, dicha encarnación, deber ser procesual y 

pluriforme; pues como reconoce el decreto sobre la actividad misionera de la Iglesia: 

 

La semilla, que es la palabra de Dios, germinando en tierra buena, regada con 

el rocío divino, absorbe la savia, la transforma, la asimila para dar al fin fruto 

abundante. [Las iglesias] reciben de las costumbres y tradiciones de sus 

pueblos, de su sabiduría y doctrina, de sus artes e instituciones, todo aquello 

que puede contribuir a confessar la gloria de Dios, a ensalzar la gracia del 

 
9 Para la autora hay una distinción entre marginación y marginalidad. Mientras la primera categoría hace 

referencia a algo que se sufre, que se padece, la segunda categoría refiere a una marginación 

conscientemente y libremente aceptada, asumida e incluso buscada.  



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

260 ISSN 2595-8208 

Salvador y a ordenar debidamente la vida cristiana. [...] es necesario que en 

cada gran territorio socio-cultural se promueva la reflexión teológica que 

investigue de nuevo, a la luz de la tradición universal de la Iglesia, los hechos 

y palabras revelados por Dios consignados en la Sagrada Escritura y explicados 

por los padres y el magisterio de la Iglesia. De este modo se percibirán con 

mayor claridad las vías por las que la fe, teniendo en cuenta la filosofía o la 

sabiduría de los pueblos, puede llegar a la inteligencia y de qué modo las 

costumbres, el sentido de la vida y el orden social pueden compaginarse con la 

[...] revelación divina. (AG 22).  

 

Si nos fijamos detenidamente en cada una de las imágenes utilizadas en este parágrafo de 

la Ad gentes, nos daremos cuenta que son activas-receptivas a su vez. Es más, si las ponemos a 

interactuar hermenéuticamente con lo dicho en el Intrumentum laboris 94 (Secretaría General del 

Sínodo de los Obispos, 2024), surgen innovaciones semánticas inéditas. La encarnación de las 

iglesias locales en los territorios, si desea ser sinodal, debe abrirse a lo que aportan otras Iglesias 

(nóten que usa la mayúscula para hablar de esas otras configuraciones cristianas) y comunidades 

eclesiales; pero no solo debe abrirse a nivel ecuménico, también se debe recibir en la 

configuración local de las iglesias la savia que proviene de la filosofía o sabiduría de los pueblos 

originarios (otras religiones dice el Intrumentum laboris), sean cristianos o no. Si repensamos 

todo esto a la luz de los diversos aspectos (percibido, concebido, vivido o imaginado) que muestra 

la territorialidad, podemos comprender el inmenso aporte, incluso el correctivo, que pueden 

brindar, desde su marginalidad, las distintas concepciones ontológicas sobre el territorio tal y 

como las senti-piensan, las corazonan los pueblos originarios en su diario vivir, en su buen vivir. 

¿No es esto acaso lo que proclamó proféticamente el papa Francisco en Querida Amazonia (20)? 

En el contexto de estas reflexiones, y antes de abordar el desafio ontológico que sobre la 

territorialidad muestran los pueblos originarios en su práxis del buen vivir, deseo hacer una breve 

observación a propósito del concepto teológico-misionero encarnación. Es bien sabido que este 

concepto en los diversos ámbitos misioneros eclesiales se utiliza de forma análoga. Pero hay que 

preguntarse, de cara a las exigencias ecuménicas, interculturales e interreligiosas que debe 

afrontar la teología sobre las iglesias locales, si la analogia con el misterio de la ecarnación 

cristológica debe hacerse con cautela y respetando ciertos límites.  

La encarnación a nivel cristológico habla de una persona, la del Verbo, que preexiste y 

asume nuestra condición humana. Hay, pues, una precedencia ontológica del Verbo respecto a su 

encarnación cultural en el judío Jesús de Nazaret; ahora bien, y es acá donde debemos percatarnos 

de los límites, pues ¿se puede analogar este aspecto cristológico con el proceso eclesiológico-

misionero de inculturarse el pueblo de Dios en los distintos pueblos del mundo? Considero que 

el no darse cuenta de los límites que hay en este ejercicio de analogía de la fe, lleva a malos 

entendidos en lo que respecta, por ejemplo, a la discusión sobre la precedencia ontológica de la 

Iglesia universal sobre las iglesias particulares. A mi modo de ver, considero que hay en esta 

cuestión una tarea para la reflexión eclesiológica ineludible. Las imágenes que presenta el decreto 

Ad gentes 22 y lo dicho a propósito de lo que pueden aportar las filosofías de los pueblos, son un 

desafio para quienes siguen pensando que hay un pueblo de Dios ya hecho, que preexiste y que 



El legado del papa Francisco para las iglesias locales 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 261 

con todo y sus herencias (adherencias) culturales (occidentales sobre todo) llega a tratar de 

implantarse en diversos territorios culturales para elevarlos y purificarlos.  

 

2.1.2 Las ontologías relacionales de los pueblos originários: hacia una comprensión 

ecológica de la territorialidad 

Deseo empezar las breves reflexiones de este epígrafe citando las siguientes palabras de 

papa Francisco: 

 

Cada pueblo que logró sobrevivir en la Amazonia tiene su identidad cultural y 

una riqueza única en un universo pluricultural, debido a la estrecha relación 

que establecen los habitantes con su entorno, en una simbiosis – no 

determinista – difícil de entender con esquemas mentales externos [...]. No son 

lo mismo los pueblos pescadores que los pueblos cazadores y recolectores de 

tierra adentro o que los pueblos que cultivan las tierras inundables [...]. A través 

de un territorio y de sus características Dios se manifiesta, refleja algo de su 

inagotable belleza. Por lo tanto, los distintos grupos, en una síntesis vital con 

su entorno, desarrollan um modo próprio de sabiduría. Quienes observamos 

desde afuera deberíamos evitar generalizaciones injustas, discursos simplistas 

o conclusiones hechas sólo a partir de nuestras propias estructuras mentales y 

experiencias. (QA 31-32).  

         

Cuando Francisco invita a superar, si de desea comprender esta simbiosis personas-

territorios, nuestras propias estructuras mentales – es decir epistémicas occidentales – a mi juicio 

está pidiendo que nos abramos a otros horizontes tanto epistemológicos como ontológicos. 

Epistemologías otras que, desmarcándose conscientemente de la estructura sujeto y objeto = 

naturaleza y cultura, nos reorienten al ámbito ontológico de lo que Estermann (2014, p. 286) ha 

denominado principio de relacionalidad. 

 

Este axioma manifiesta dos características del pensamiento indígenea andino: 

1. Todo lo existente en pasado, presente y futuro, está interrelacionado, 

formando una red holística de relaciones. 2. La relación es ontológica y 

epistemológicamente anterior a los seres aislados (“sustâncias”), es decir: lo 

que existe, en primera y última instancia, es la relación. El ser aislado, inclusive 

el individuo, es un resultado secundário de una relacionalidad primordial.  

 

Sobre este principio filosófico, que por no tener otro concepto seguimos llamando 

ontológico, los pueblos originarios de los más diversos territorios articulan sus luchas territoriales. 

Tal es el caso de Marisol de la Cadena, mujer andina (runa), quien en su lucha por el 

reconocimiento, ontológico por cierto, de los derechos del Ausangate expresa: 

 

En mi propuesta, los desacuerdos ontológicos son momentos cosmopolíticos 

que tienen la capacidade de irritar lo universal y de provincializar la división 

ontológica entre naturaleza y humanos poniendo en evidencia el carácter 

histórico-geográfico de dicha división [...]. Al incluir seres-que no son-

humanos en interaciones con las instituciones modernas [...] las prácticas 

runakuna manifiestan su divergência onto-epistémica con el mundo de esas 

instituciones. (2019, p. 40-42).  
 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

262 ISSN 2595-8208 

La pregunta que surge luego de las anteriores reflexiones es la siguiente: ¿qué implica 

para una eclesiología ecuménica sobre el pueblo de Dios que se encarna en los pueblos, que está 

llamada a configurar y reconfigurar su rostro poliédricamente, asumir el principio ontológico y 

epistémico de la relacionalidad? ¿Cómo se configura la Iglesia local en territorialidades donde 

seres humanos, bosques, lagos, ríos, etc., constituyen un cuerpo, un tejido de relaciones? En fin 

¿qué relación hay a nivel teológico entre catolicidad y territorialidad entendida esta última de 

manera holística y ecológicamente como sistema vivo, “donde “todas las cosas están relacionadas 

como la sangre que une una família” (Benavides, 2023, p. 192)? 

 

3 DESAFÍOS QUE PLANTEA EL MAGISTERIO ECO-ECLESIOLÓGICO DEL 

PAPA FRANCISCO: LA CONFIGURACIÓN SINODAL, ECUMÉNICA, 

INTERCULTURAL E INTERRELIGIOSA DEL PUEBLO DE DIOS EN LAS 

IGLESIAS LOCALES LATINOAMERICANAS 

En esta última parte del artículo deseo simplemente plantear, a la luz del legado 

magisterial eco-eclesiológico del papa Francisco, algunos desafios que debe afrontar la reflexión 

teológica sobre las iglesias locales en estos tiempos marcados por la sinodalidad, el ecumenismo, 

el diálogo intercultural e interreligioso.  

Desde mi punto de vista, las teologías sobre las iglesias locales deben tomar una distancia 

prudente respecto del paradigma dominante: el de la encarnación. Tal y como lo expresaba con 

anterioridad, el esquema vertical de la encarnación (tradicionalmente y metafisicamente 

considerado) en el que la persona preexistente del Verbo de Dios asume una naturaleza humana 

(que no llega a ser persona según el Concilio de Calcedonia), no es del todo apto para explicar la 

inculturación del pueblo de Dios en las diversas realidades culturales.  

Es preocupante comprobar que la idea, abstracta por cierto, sobre la preexistencia 

ontológica de la Iglesia universal respecto a las Iglesias locales sigue vigente; y no solamente en 

los ámbitos de la Congregación para la Doctrina de la Fe, sino también en el mismo campo 

exegético. Es el caso, por ejemplo, del reconocido biblista Jean-Noël Aletti, quien luego de 

examinar el contenido semántico del sintagma ekklesia concluye diciendo: “para Pablo, la idea 

de la Iglesia universal es ciertamente primera, y hoy esto es admitido por una buena parte de los 

investigadores protestantes” (2010, p. 40). Frente a esto se precisa de una especie de 

eclesiogénesis local intercultural que dé prioridad, de forma horizontal, a la configuración local, 

al rostro único que van adquiriendo las iglesias en su nacimiento y crecimiento en territorios 

específicos ¿No ha dicho acaso papa Francisco que la realidad (eclesial, concreta, local, que surge 

desde los territorios en este caso) es superior a la idea (universal y abstracta de la Iglesia que nos 

hemos hecho, que hemos heredado) (EG 231)? ¿No nos ha dicho y advertido también que “a veces 

en la Iglesia caemos en la vanidosa sacralización de la propia cultura, con lo cual podemos mostrar 

más fanatismo que auténtico fervor evangelizador” (EG 117)? 



El legado del papa Francisco para las iglesias locales 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 263 

Considero que si se desea entender adecuadamente la idea de catolicidad del (desde) 

pueblo de Dios, solamente puede hacerse desde una comprensión relacional. Las siguientes 

reflexiones de Galli, sobre el genitivo “desde” (pueblo de Dios que se gesta desde los pueblos), 

son pertinentes para una teología de la Iglesia local que pretenda estar a la altura de los signos de 

los tiempos actuales. 

 

Estos diversos enunciados sólo apuntan a decir humildemente una verdad del 

misterio. Resaltan la preposición “desde” que vincula a la Iglesia y los pueblos. 

El uso del “desde” denota origen, procedencia, surgimiento, composición. El 

pueblo de Dios surge de los pueblos. Por otro lado, designa pertinência, 

vinculación, arraigo, fidelidad. En los Hechos de los Apóstoles y en este 

momento sinodal los seres humanos participan del pueblo de Dios con lo que 

son y lo que tienen, sin despojarse de sus valores culturales ni de sus 

circunstancias históricas. Por el contrario, le aportan los tesoros de sus dones 

y bienes. Entonces “desde” también significa asunción, incorporación, 

introducción, intercambio, recapitulación. La vocación católica, sinodal y 

misionera del pueblo de Dios conlleva el desafio de que la comunión entre las 

iglesias fomente el intercambio entre las culturas. [...] El genitivo “de los 

pueblos” no sustituye al genitivo de autor “de Dios”; ambos términos expresan 

el doble origen y la doble composición de la Iglesia. [...] La catolicidad es 

relacional e inclusiva, no invasiva ni imperial. (2024, p. 451.453).  

 

Hace falta, pues, introducir una concepción procesual y socio-histórico-cultural de la 

catolicidad en nuestras teologías sobre la naturaleza, vocación y misión de la Iglesia local. Es 

preciso recordar que la ausencia señalada hace unos años por Eloy Bueno de la Fuente (2000, p. 

18) de una transformación, de un giro de la “diócesis” hacia la “Iglesia local”, ha sido subsanada 

por el Instrumentum laboris. Así lo destacan Brighenti y Luciani al comentar la preferencia en el 

proceso sinodal por el término “Iglesia local”: “el desarrollo en el uso de esta terminología a lo 

largo de las distintas etapas del sínodo manifiesta la intención de superar una eclesiología 

heredada que da más importancia a la Iglesia universal sobre la local”. (Brighenti; Luciani, 2024, 

p. 26-27).10 En estos tiempos marcados por la sinodalidad y la interculturalidad hace falta otro 

giro, un viraje hacia una teología sobre la Iglesia local que, tomando distancia de concepciones 

modernas y eurocéntricas de la territorialidad, se abra, tal y como lo hizo Francisco, a los saberes 

olvidados y marginados de los pueblos originarios; a maneras otras de vivir, de corazonar y senti-

pensar las relaciones intrínsecas, no antropocéntricas, entre humanos en general y el resto del 

tejido de la vida en su exhuberante biodiversidad y comunalidad.    

 

 

 

 

 
10 Los autores citan a continuación un extracto del Instrumentum laboris: “hemos podido tocar con nuestras 

manos la catolicidad de la Iglesia, que, en las diferencias de edad, sexo y condición social, manifiesta uma 

extraordinaria riqueza de carismas y vocaciones eclesiales, y guarda un tesoro de diversidad de lenguas, 

culturas, expresiones litúrgicas y tradiciones teológicas” (Brighenti; Luciani, 2024, p. 27).  



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

264 ISSN 2595-8208 

CONSIDERACIONES FINALES 

Hablar y reflexionar sobre el legado que dejó, para las iglesias locales, el rico magisterio 

eco-eclesiológico del papa Francisco, nos puede llevar a transitar rutas de reflexión teológica 

insospechadas.  

La forma como abordó y recuperó el pontífice la diversidad territorial en Querida 

Amazonia, constituye una apertura al diálogo interdisciplinar entre teología sobre las iglesias 

locales y teorías críticas sobre el territorio. A mi forma de ver, esto está significando un avance 

considerable de cara a la misión inculturada o, quizás, convendría mejor llamarla misión 

interculturada, pues ya no se trata de un diálogo vertical en el que la supuesta Iglesia universal, 

abstracta y atemporal, se encarna luego en territorios diversos potenciando las semillas del verbo 

que allí se puedan discernir, para luego elevarlas y purificarlas de manera que puedan responder 

a la pureza de un Evangelio descarnado. Se trata, más bien, de un diálogo horizontal, bilateral, en 

el seno del cual, las filosofías de los pueblos (AG 22), sus sentipensares territoriales, puedan 

enriquecer e incluso desvelar riquezas insospechadas en la teología sobre la Iglesia local. Este es 

uno de los legados que ha dejado el papa Francisco. En nosotros queda el aceptarlo si deseamos 

ver emerger, a nivel local, el poliédrico rostro del pueblo de Dios a tal punto que podamos usar el 

plural pueblos de Dios.  

Para terminar, un curioso enigma y una interpelación. Resulta interesante observar un 

aspecto desconcertante presente en el libro del Apocalipsis. “He aqui la morada de Dios con los 

hombres, y morará con ellos y ellos serán sus pueblos [laoí] y el mismo Dios con ellos será su 

Dios” (Ap 21, 3). Cabe resaltar que este es el único texto de toda la Escritura que usa el plural 

para referirse al pueblo de Dios. Surge la duda: ¿es acaso error del autor o de los copistas? Al 

seguir de cerca la transmisión textual de este enunciado apocalíptico en nuestras traducciones es 

fácil ver que siempre se trata de corregir el plural (pueblos) introduciendo el singular. El 

comentario de Galli (2024, p. 76) me parece acertado: “muchos copistas han preferido corregir el 

término poniéndolo en singular. Por el contrario, pareciera que el Apocalipsis quiere resaltar que 

la Iglesia es ciudad – y el pueblo – del cordero inmolado y resucitado, que incluye a todos los 

pueblos”.   

Vuelvo a preguntar a todo potencial lector: ¿es un simple error textual? ¿No será más bien 

que se trata de un criterio hermenéutico-cultural, oferecido por el texto, para hacer la aventura de 

releer la totalidad del canon a la luz del plural sus pueblos y así reorientar nuestras desgastadas 

categorías eclesiológicas, que aún parecieran seguir siendo monoculturales y exclusivistas, al 

sueño ecuménico, intercultural e interreligioso del Dios de muchos rostros anunciado y vivido 

por Jesús de Nazaret? Dejo la respuesta a usted, lector.  

 

REFERENCIAS  

ALETTI, Jean-Noël. Eclesiología de las cartas de San Pablo. Estella: Verbo Divino, 2010.  

 



El legado del papa Francisco para las iglesias locales 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

ISSN 2595-8208 265 

BENAVIDES, Mónica. Lectura teológica del habitar el territorio. Bogotá: Celam, 2023. 

 

BERNABÉ, Carmen. El reino de Dios y su propuesta desde la marginalidad creativa. En: 

AGUIRRE, Rafel (Ed.). De Jerusalén a Roma: la marginalidade del cristianismo de los 

Orígenes. Navarra: Verbo Divino, 2021. p. 19-45.  

 

BRIGHENTI, Agenor; LUCIANI, Rafael. Instrumentum laboris para la segunda sesión de la 

asamblea del sínodo: resumen del texto y elementos de análisis. Montevideo: Observatorio 

Latinoamericano de la Sinodalidad, 2024.  

 

BORGHESI, Massimo. Jorge Mario Bergoglio. Una biografía intelectual: dialéctica y mística. 

Madrid: Encuentro, 2018.  

 

CONCILIO ECUMÉNICO VATICANO II. Constitución dogmática Lumen gentium: sobre la 

Iglesia. Salamanca: BAC, 2023. 

 

CONCILIO ECUMÉNICO VATICANO II. Decreto Ad gentes: sobre la actividad misionera de 

la Iglesia. Salamanca: BAC, 2023.  

 

DE LA CADENA, Marisol. Protestando desde lo incomún. En: SANTISTEBAN, Rocío Silva 

(Ed.). Mujeres indígenas frente al cambio climático. Lima: Grupo Internacional de Trabajo 

sobre Asuntos Indígenas, 2019. p. 35-48.  

 

DE LA FUENTE, Eloy. Eclesiología del para Francisco: una Iglesia bautismal y sinodal. 

Burgos: Monte Carmelo, 2018. 

 

DE LA FUENTE, Eloy; CALVO, Roberto. La Iglesia local. Madrid: San Pablo, 2000. 

 

ESTERMANN, Josef. Las filosofías indígenas y el pensamiento afroamericano. En: 

BETANCOURT, Raúl; BEORLEGUI, Carlos. Guía comares de filosofía latinoamericana. 

Granada: Comares, 2014. p. 271-291.  

 

FRANCISCO. Exhortación apostólica Evangelii gaudium: sobre el anuncio del Evangelio en 

el mundo actual. Guatemala: Kyrios, 2013.  

 

FRANCISCO. Exhortación apostólica postsinodal Querida Amazonia. Guatemala: Kyrios, 

2020.  

 

GALLI, Carlos. El Espíritu Santo y nosotros. Bogotá: Celam, 2024.  

 

GARCÍA, Nelson. María en el reciente magisterio de la Iglesia: madre de Cristo, icono de la 

Iglesia, muchacha de Nazaret, reina del corazón palpitante de la Amazonia. En: UNIVERSIDAD 

RAFAEL LANDÍVAR. María de Nazaret: mirada bíblica, histórica e interconfesional. 

Guatemala: Cara Parens, 2023. p. 227-269. 

 

MADRIGAL, Santiago. Comentario a la constitución Lumen gentium. En: MADRIGAL, 

Santiago (Ed.). Comentario teológico a los documentos del Concilio Vaticano II: 

Sacrosanctum concilium, Lumen gentium, Orientalium ecclesiarum. Madrid: BAC, 2023. p. 519-

728.  

 

MADRIGAL, Santiago. Escritura y tradición en el magisterio kerygmático de Francisco. En: 

ALONSO, Pablo; MADRIGAL, Santiago (Eds.). Teología con alma bíblica: miscelánea 

homenaje al Prof. Dr. José Ramón Busto Saiz. Madrid: Comillas, 2021. p. 399-414. 

 

PIÉ-NINOT, Salvador. Eclesiología: la sacramentalidad de la comunidad cristiana. Salamanca: 

Sígueme, 2007.  

 



Caminhos de Diálogo – Revista Brasileira de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso 

Caminhos de Diálogo, Curitiba, ano 13, n. 23, p. 251-266, jul./dez. 2025 

266 ISSN 2595-8208 

SECRETARÍA GENERAL DEL SÍNODO DE LOS OBISPOS. “Instrumentum laboris” para 

la segunda sesión de la XVI Asamblea General Ordinaria del Sínodo de los Obispos (octubre 

de 2024): cómo ser una Iglesia sinodal misionera. Vaticano: Oficina de Prensa de la Santa Sede, 

2024.  

 

Recebido em: 18/09/2024. 

Aceito em: 06/12/2025. 

 

 

 


