
 
 
ISSN 2318-8065 
Licenciado sob uma Licença Creative Commons 
 
Artigo Científico 

         DOI: https://doi.org/10.7213/2318-8065.10.01.p31-54                                                                                                         

[a] Licenciado e bacharel em Ciências Sociais pela Pontifícia Universidade Católica de Campinas, Tecnólogo em Gestão de Recursos Humanos pelo SE-

NAC, licenciado em Filosofia pela Claretiano, graduado em História e Letras-Inglês pela Faculdade IBRA e mestre em Ciências da Religião pela Pontifícia 

Universidade Católica de Campinas. Orcid: <0009-0002-7460-5128>., e-mail: lucaspsfreitas@hotmail.com 
 
 
Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025                  31 

 
 

periodicos.pucpr.br/cadernoteologico  

Hermenêuticas do feminino em diálogo: 

interpretando a kénosis a partir de Gianni Vattimo 

e de teólogas feministas 

Hermeneutics of the Feminine in Dialogue: Interpreting Kénosis through 

Gianni Vattimo and Feminist Theologians 

Lucas Pereira da Silva Freitas  

Campinas, SP, Brasil 

Pontifícia Universidade Católica de Campinas (SP), Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião 

Como citar: FREITAS, Lucas Pereira da Silva. Hermenêuticas do feminino em diálogo: interpretando a kénosis a partir de 

Gianni Vattimo e de teólogas feministas. Caderno Teológico, Religião Democracia e Direitos Humanos, Curitiba: Editora 

PUCPRESS, v.10, n.1, p. 31-54, jan./jun, 2025. DOI: https://doi.org/10.7213/2318-8065.10.01.p31-54   

Resumo 

Este artigo parte do problema de que o conceito de kénosis, tradicionalmente associado ao autoesvaziamento, foi histori-
camente interpretado na teologia cristã como forma de submissão ou aniquilamento feminino, reforçando estruturas pa-
triarcais. Em contraposição, propõe-se reinterpretar a kénosis em diálogo com o pensamento de Gianni Vattimo, 
compreendendo-a não como submissão, mas como categoria de libertação, pluralidade e abertura ao outro. O objetivo 
central é elaborar uma hermenêutica do feminino fundamentada na kénosis e na noção vattimiana de pensamento fraco, 
capaz de desconstruir visões rígidas da tradição e abrir espaço para leituras do feminino na teologia contemporânea. O 
método adotado é uma abordagem hermenêutica, com apoio de pesquisa bibliográfica, que articula a filosofia da seculari-
zação e da superação da metafísica em Vattimo com as contribuições de teólogas feministas da kénosis, como Marta Fras-
cati-Lochhead, Elizabeth A. Johnson e Rosemary Radford Ruether. A análise enfatiza a possibilidade de ressignificar a 
kénosis como ato de liberdade, intercessão e amor transformador, ampliando sua relevância para o debate do feminismo. 
A principal contribuição do artigo consiste em oferecer uma chave teórica para pensar o feminino na teologia 

https://doi.org/10.7213/2318-8065.10.01.p31-54
https://periodicos.pucpr.br/cadernoteologico/index
https://doi.org/10.7213/2318-8065.10.01.p31-54
https://www.pucpress.com.br/


Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 32 

contemporânea, valorizando pluralidade, diversidade e complexidade, e promovendo uma prática teológica crítica diante 
de estruturas patriarcais. 

 

Palavras-chave: Gianni Vattimo. Teologia. Kénosis. Koiné. Feminino. 

 

Abstract 

This article begins with the problem that the concept of kenosis, traditionally associated with self-emptying, has historically 
been interpreted in Christian theology as a form of female submission or annihilation, thereby reinforcing patriarchal 
structures. In contrast, it proposes to reinterpret kenosis in dialogue with Gianni Vattimo’s thought, understanding it not 
as submission, but as a category of liberation, plurality, and openness to the other. The central objective is to develop a 
hermeneutics of the feminine grounded in kenosis and in Vattimo’s notion of weak thought, capable of deconstructing rigid 
views of tradition and opening space for new readings of the feminine in contemporary theology. The method adopted is 
a hermeneutical approach, supported by bibliographical research, which articulates Vattimo’s philosophy of secularization 
and the overcoming of metaphysics with the contributions of feminist theologians of kenosis, such as Marta Frascati-
Lochhead, Elizabeth A. Johnson, and Rosemary Radford Ruether. The analysis emphasizes the possibility of re-signifying 
kenosis as an act of freedom, intercession, and transformative love, broadening its relevance for gender debates. The main 
contribution of this article lies in offering a theoretical key for thinking the feminine in contemporary theology, valuing 
plurality, diversity, and complexity, while promoting a critical theological practice in the face of patriarchal structures. 

Keywords: Gianni Vattimo. Theology. Kenosis. Koiné. Feminine. 

 

Introdução 

A secularização não tem como efeito colocar em luz cada vez mais plena a transcendência de Deus, 

purificando a fé de uma relação demasiado estreita com o tempo, as expectativas do aperfeiçoamento 

humano e as ilusões de um esclarecimento progressivo da razão. É, na verdade, uma maneira com a 

qual a kenosis, iniciada com a encarnação de Cristo – e, antes ainda, com o pacto entre Deus e o “seu” 

povo –, continua a se realizar em termos cada vez mais nítidos, dando prosseguimento à obra de 

educação do homem para à superação da essência violenta originária do sagrado e da própria vida 

social. (Vattimo, 2018a, p. 43). 

A secularização, neste estudo, será compreendida em seu sentido hermenêutico, não como um fenômeno 

que diminui ou esvazia o valor do sagrado, mas como uma manifestação da kénosis progressiva de Deus, na qual a 

divindade se autoesvazia de maneira a possibilitar o desenvolvimento ético e social da humanidade. Nesse contexto, 

a secularização atua como mecanismo de orientação para a superação da violência historicamente inscrita nas 

tradições religiosas e nas estruturas sociais, permitindo que fé e temporalidade sejam reinterpretadas como 

processos contínuos de educação moral, ética e comunitária. 

Consideremos um espaço em que as vozes femininas não apenas se fazem ouvir, mas dialogam de maneira 

articulada com as narrativas históricas, filosóficas e teológicas. Nesse contexto, a kénosis, compreendida como 

conceito de autoesvaziamento, não se apresenta apenas como um termo abstrato da tradição grega e cristã, mas 

como prática que problematiza estruturas patriarcais e valoriza a pluralidade de perspectivas femininas. A partir dessa 

perspectiva, o pensamento de Gianni Vattimo (2018a), filósofo italiano Heideggeriano e Nietzschiano que não 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 33 

escondia sua opção sexual homossexual e na defesa de um pensamento em prol dos fracos (os que são vítimas do 

processo violento da metafísica) por meio de sua hermenêutica niilista, propõe uma revisão crítica das certezas 

estabelecidas, indicando a necessidade de construir uma koiné — espaço de intercâmbio cultural, espiritual e 

linguístico em que ideias e significados circulam de forma aberta e crítica. Para Vattimo (2018b, pp. 38-44), a 

secularização deve ser entendida como a outra face do cristianismo, ou seja, como a revelação da redução do ser e 

do contínuo esquecimento deste, anunciando, em continuidade com a tradição de Joaquim de Fiore (1135-1202), a 

“idade do espírito”. Tal processo permite o redirecionamento do sagrado, criando condições para o afloramento de 

novas vozes, especialmente as femininas, e promovendo a reconfiguração do espaço religioso e cultural de maneira 

inclusiva e plural. 

Embora Vattimo não seja um teólogo da kénosis, sua obra sobre secularização e o enfraquecimento das 

estruturas metafísicas pode ser colocada em diálogo com a teologia da kénosis. Esse diálogo se torna relevante ao 

explorar temas como autoesvaziamento, interpessoalidade e superação de hierarquias de poder — tópicos com 

ressonâncias na crítica feminista às estruturas patriarcais, oferecendo novas perspectivas sobre como o feminino 

pode ser compreendido na teologia. De acordo com Vattimo (2018a, p. 52): “O único grande paradoxo e escândalo 

da revelação cristã é justamente a encarnação de Deus, a kénosis, ou seja, a inabilitação de todas as características 

transcendentais, incompreensíveis, misteriosas e, creio, também bizarras que, no entanto, muito comovem os 

teóricos no salto na fé.” A kénosis, como conceito central na revelação cristã, representa o paradoxo da encarnação 

de Deus, onde Ele se despoja de Sua transcendência para assumir uma existência humana limitada. Esse ato de 

despojamento, de renúncia às características divinas incompreensíveis, desafia nossa lógica e nos convoca ao salto 

de fé. Ao relacionar essa ideia com as hermenêuticas do feminino1, podemos pensar que, assim como a kénosis revela 

a vulnerabilidade e fragilidade de Deus, as mulheres, historicamente marginalizadas, podem ser vistas como uma 

encarnação da divindade na fragilidade, desafiando a lógica patriarcal e propondo uma nova forma de compreensão 

espiritual. Vattimo, com sua interpretação da hermenêutica, nos ajuda a perceber que esse movimento de 

"inabilitação" é também um convite à superação da opressão e à aceitação do imenso valor que reside na 

vulnerabilidade e na limitação. 

Buscamos explorar como a obra de Vattimo pode servir como fio condutor para um percurso fascinante pelas 

hermenêuticas do feminino. A proposta da koiné não é um conceito acadêmico isolado; ela se configura como um 

convite à festa das ideias, onde cada voz pode contribuir para um diálogo rico e multifacetado. A kénosis, entendida 

como um movimento de esvaziamento e intercessão, transforma-se em uma dança de colaboração, desafiando o 

patriarcado e criando espaço para um verdadeiro festival de vozes femininas. 

Sob a lente de Vattimo (2018a, p. 23), a hermenêutica do feminino revela um espaço vibrante para discutir 

como gênero e teologia podem se entrelaçar de formas inesperadas, inclusive enquanto herança cristã. Ao combinar 

 
1 Ao empregar a expressão hermenêuticas do feminino, entende-se um esforço interpretativo que não busca a fixação de 
um sentido único ou essencialista do feminino, mas a abertura de um espaço de diálogo onde múltiplas vozes possam ser 
escutadas. Em Gadamer (1997), a noção de fusão de horizontes aponta para o encontro entre diferentes tradições e con-
textos históricos, no qual o intérprete se deixa afetar e transformar pela alteridade do texto e do outro. Esse movimento é 
fundamental para pensar o feminino não como um conceito estático, mas como experiência plural que emerge na relação 
dialógica. Em Vattimo (2001), a ideia de koiné acentua essa dimensão relacional ao propor uma linguagem comum marcada 
pela secularização e pela superação de verdades metafísicas absolutas. Assim, as hermenêuticas do feminino designam 
práticas interpretativas que, ao mesmo tempo em que reconhecem a historicidade e a fragilidade dos horizontes em jogo, 
buscam constituir uma comunidade interpretativa capaz de valorizar a diversidade das experiências femininas, sem reduzi-
las a modelos normativos, mas contingenciados. 

 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 34 

a noção de kénosis com a proposta da koiné, este artigo se propõe a abrir novos horizontes, onde filosofia, teologia e 

feminismo não apenas coexistem, mas se entrelaçam em um diálogo dinâmico e fecundo. 

A problemática central deste estudo está em questionar como podemos utilizar a obra de Vattimo para 

repensar aspectos do feminino através da noção de kénosis, desafiando as estruturas patriarcais e fomentando a 

pluralidade de vozes femininas. A partir dessa investigação, este artigo propõe-se a explorar como a koiné, entendida 

como um espaço de intercâmbio linguístico e cultural, articula-se com as ideias vattimianas e abre caminho para um 

diálogo fecundo com a teologia da kénosis e do feminino. 

A hermenêutica de Vattimo (2018a), ao propor uma reinterpretação das tradições filosóficas e teológicas, 

destaca a secularização e a superação da metafísica como pontos centrais para uma reconfiguração do discurso 

teológico. Neste contexto, a análise da kénosis revela-se como um processo de transformação da linguagem e das 

imagens de Deus, afastando-se de um Deus de poder absoluto e aproximando-se de uma concepção do divino 

baseada no esvaziamento, na compaixão e na mútua intercessão. 

o que me parece deva ser levado em consideração é a hipótese de que também o papel da sexualidade 

na vida individual e social esteja envolvido no processo de secularização. Não só, ou principalmente, 

enquanto, com o enfraquecimento da moral religiosa tradicional, o sexo se torna mais livre, mas, 

sobretudo, enquanto tende a perder aquela aura sagrada – paraíso e inferno do burguês do século XIX 

– que conservou também na psicanálise. (Vattimo, 2018a, p. 55) 

A hipótese de que a sexualidade desempenha um papel crucial no processo de secularização sugere uma 

transformação não apenas no comportamento, mas também na percepção simbólica do sexo, uma abertura do 

feminino. O enfraquecimento da moral religiosa tradicional não só propicia uma liberdade sexual, mas também 

despoja o sexo de seu caráter sagrado e moralmente polarizado, anteriormente associado ao paraíso e inferno. Essa 

transição reflete, assim, uma mudança na construção simbólica do desejo e da moralidade, que impacta tanto as 

relações sociais quanto a análise psicanalítica, anteriormente marcada pela dialética entre repressão e transgressão. 

Aqui cabe considerar a influência de René Girard (1923-2015) no pensamento Vattimiano, que destaca que a violência 

do sacrifício revela um Deus que se identifica com a vítima, não com o algoz, tornando a morte de Jesus um crime, 

não um sacrifício, logo, Jesus estaria na lógica de um mecanismo vitimário, mas romperia com a lógica do sacrifício 

enquanto violência na história, sendo portanto, o bode expiatório por excelência. 

A kénosis, tradicionalmente compreendida como fragilidade ou rebaixamento daquele que se encarna, pode 

ser reinterpretada, no horizonte da hermenêutica filosófica, não como sinal de passividade ou anulação, mas como 

expressão de uma força autônoma e livre. Se, em termos cristológicos, trata-se do “descer” e “esvaziar-se”, é preci-

samente esse gesto que revela a potência de escolher o que fazer de si. Em Maria, essa dinâmica torna-se paradig-

mática: o seu fiat não é mera submissão a um destino previamente imposto, mas a manifestação de uma autonomia 

radical, na qual o esvaziamento não é perda, mas abertura para acolher e doar uma força que a transcende. Ao aceitar 

ser morada do divino, Maria não se rebaixa, mas se coloca no centro de uma liberdade que gera vida. 

Nessa chave, a hermenêutica do feminino proposta encontra ressonância com o pensamento de Vattimo. 

Sua noção de secularização e de pensiero debole desconstrói leituras metafísicas de poder e autoridade, abrindo 

espaço para pensar a kénosis como linguagem da fragilidade que é, ao mesmo tempo, potência criadora. O “esvaziar-

se” deixa de ser um imperativo de obediência patriarcal para ser um gesto interpretativo de liberdade, no qual o 

feminino não é reduzido a um arquétipo, mas emerge como horizonte plural. Assim, Maria pode ser vista não como 

modelo de submissão, mas como símbolo de uma autonomia que, ao consentir, inaugura uma nova história — con-

tribuindo decisivamente para a construção de hermenêuticas do feminino na teologia contemporânea. Aqui cabe 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 35 

pontuar sobre o debate sobre o sacerdócio feminino, Vattimo (2018a) aponta que as transformações sociais da mo-

dernidade, especialmente no reconhecimento do papel da mulher, já seriam suficientes para questionar a manuten-

ção da ideia de um sacerdócio exclusivamente masculino. Para sustentar sua crítica, ele recorre à figura de Maria, 

mãe de Jesus, contrapondo-a ao dogma que limita o exercício sacerdotal aos homens, justificado apenas pelo fato de 

que os apóstolos eram homens (VATTIMO, 2018a, pp. 75-76) e pela tradição de referir-se a Deus predominantemente 

como “pai” e não como “mãe”, como bem argumenta Vattimo (2018a, p. 80): “Não reivindico o ‘natural’ direito da 

mulher ao sacerdócio, opondo uma metafísica a outra metafísica [...] Os exemplos do sacerdócio feminino e, ademais, 

também do tabu da homossexualidade são um terreno relativamente fácil para a aplicação do meu discurso sobre a 

secularização.” 

De maneira mais ampla, Vattimo (2018a) defende que tanto a moral sexual quanto a própria concepção de 

Deus devem passar por um processo de desmitificação. Tal movimento não enfraquece a fé, mas, ao contrário, a 

torna mais acessível e racional, afastando-a de preconceitos de matriz metafísica. Esses preconceitos podem assumir 

a forma de um cientificismo ou historicismo que rejeita a fé como logicamente insustentável, ou ainda da imposição 

autoritária de uma interpretação eclesiástica que cristaliza a revelação em mitos irracionais (VATTIMO, 2018a, pp. 

58-60). Assim, a proposta de Vattimo não consiste em abandonar o dogma, mas em reinterpretá-lo dentro do hori-

zonte histórico, sobretudo naquilo que se mostra mais escandaloso ou incompatível com a experiência contemporâ-

nea. 

Ao considerar a hermenêutica do feminino sob a ótica do pensamento de Vattimo, abre-se um campo 

fecundo para discutir as intersecções entre gênero, teologia e filosofia contemporânea, propondo não apenas uma 

crítica simbólica, mas uma verdadeira transformação nas estruturas sociais e religiosas. 

A análise da kénosis, enquanto conceito central na teologia cristã, oferece uma provocação profunda sobre 

como repensar a experiência feminina dentro de contextos teológicos e sociais. Tradicionalmente, o conceito de 

kénosis foi interpretado como um ato de humilhação ou aniquilamento, com ênfase na ideia de que o esvaziamento 

de si é um processo de subordinação. Contudo, a questão se coloca: é possível ressignificar essa prática, considerando 

não apenas o esvaziamento, mas também a intercessão e a liberdade? Como podemos, então, reinterpretar a kénosis 

como um ato de amor sem limites, que valorize as identidades femininas e contribua para uma reflexão mais profunda 

sobre a experiência do feminino na teologia e na sociedade? 

Ao abordar essa questão, buscamos explorar como a secularização e a superação da metafísica propostas 

por Vattimo, em sua crítica à razão forte e à busca por certezas absolutas, podem fornecer uma base para a 

construção de uma hermenêutica do feminino que seja, ao mesmo tempo, uma crítica radical às estruturas patriarcais 

e uma proposta de transcender as limitações impostas por essas mesmas estruturas. A secularização, no pensamento 

de Vattimo, não implica em uma negação do divino, mas sim em uma abertura para a pluralidade, um 

enfraquecimento das certezas dogmáticas que definem o ser e o poder. Esse movimento de enfraquecimento pode 

ser uma chave para reconstruir uma teologia que não se baseie mais em hierarquias rígidas e poder absoluto, mas 

sim na fluidez das relações humanas, onde o feminismo encontra um espaço para dialogar com as ciências da religião. 

A problemática central que permeia este estudo é, portanto, a seguinte: como a secularização e a superação 

da metafísica, tal como propostas por Vattimo, podem permitir a construção de uma hermenêutica do feminino que 

critique e transcenda as estruturas patriarcais na teologia, criando um espaço para o feminismo que não apenas se 

opõe, mas também redefine as narrativas e práticas que historicamente marginalizaram as mulheres? Como 

podemos, a partir dessa perspectiva, ressignificar a kénosis — um conceito tão profundamente enraizado no 

cristianismo — para que ela não seja interpretada como aniquilamento social, mas como uma prática que valorize a 

liberdade e a autenticidade das identidades femininas, especialmente na pós-modernidade? 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 36 

Essas questões se conectam diretamente ao desejo de revisar a noção de autoesvaziamento, que, ao longo 

da história, foi muitas vezes aplicada como uma justificativa para a subordinação das mulheres, apresentando-as 

como vítimas de um processo de aniquilamento de sua autonomia e identidade. Em vez disso, a proposta é 

compreender a kénosis como um movimento de transformação e renovação, em que o esvaziamento de si abre 

espaço para a criação de relações mais autênticas e igualitárias, onde a identidade feminina possa ser reconhecida 

em sua complexidade e singularidade. 

Ao investigar a interseção entre a hermenêutica de Vattimo e a teologia feminista kenótica2, propomos que 

o autoesvaziamento, longe de ser uma submissão passiva, seja entendido como um processo ativo de renúncia ao 

poder e à dominação. A verdadeira kénosis não é a negação da liberdade, mas sim uma libertação das estruturas de 

opressão que moldam as relações de gênero. A proposta da kénosis, neste contexto, oferece um caminho para 

repensar a relação entre as mulheres e o divino, oferecendo novas perspectivas sobre o papel do sofrimento e da 

compaixão, e sugerindo uma nova forma de pensar a justiça e a igualdade nas esferas social e teológica. 

A partir da construção dessa hermenêutica do feminino, o objetivo é transcender a lógica patriarcal que 

subordina, não apenas mulheres, mas todas as formas de humanidade que se desviam do modelo masculino 

tradicional. A partir da lente da kénosis, esta teologia feminista kenótica busca desafiar tanto a opressão masculina 

quanto as formas de dominação que emergem de um modelo ginocêntrico3, que, ao tentar substituir um poder por 

outro, ainda preserva as mesmas dinâmicas de controle e subordinação. 

A verdadeira transformação, conforme propõe Vattimo e a teologia feminista kenótica, requer um 

esvaziamento profundo e uma revisão radical da linguagem teológica e das imagens de Deus. Em vez de um Deus 

identificado com a autoridade absoluta e o controle, propõe-se um Deus que se esvazia e se entrega, estabelecendo 

uma relação mais humana e empática, capaz de desconstruir as lógicas de poder e criar uma sociedade baseada no 

amor mútuo e na compaixão, onde a igualdade seja real, e não apenas formal. 

Portanto, a reflexão aqui proposta visa à criação de um campo de estudos onde a secularização, a kénosis e 

o feminismo possam se entrelaçar de maneira produtiva, gerando um espaço para a desconstrução crítica das 

estruturas de poder, a valorização das identidades femininas e a promoção de uma teologia verdadeiramente 

transformadora. Esse processo exige não apenas uma revisão das imagens de Deus, mas uma reconfiguração das 

relações humanas e das práticas sociais, visando à criação de uma nova humanidade onde as relações são fundadas 

no amor, na justiça e na mútua intercessão. 

 
2 A concepção de teologia feminista kenótica é trabalhada por Marta Frascati-Lochhead, especialmente em sua obra Kenosis 
and Feminist Theology (1998). A autora busca articular a noção de kenosis não apenas como categoria cristológica clássica 
de esvaziamento divino, mas como um horizonte metodológico para a própria teologia feminista. Nesse sentido, ela dialoga 
com o pensamento pós-moderno, particularmente com Gianni Vattimo, para mostrar que a kenose pode ser lida como um 
processo de enfraquecimento das estruturas rígidas e metafísicas que sustentaram tanto a tradição teológica ocidental 
quanto certas abordagens feministas essencialistas. Para Frascati-Lochhead, a kenose não significa a perpetuação de uma 
lógica de autoaniquilamento feminino — historicamente reforçada por contextos patriarcais —, mas sim a abertura para 
um descentramento criativo e relacional, no qual a subjetividade feminina se afirma na vulnerabilidade, na alteridade e no 
exercício da liberdade. Assim, sua proposta reposiciona a kenose como uma categoria crítica e emancipatória, capaz de 
reorientar a teologia feminista para além de esquemas fundacionistas, promovendo uma hermenêutica do feminino que 
se insere no horizonte do pensamento fraco. 

3 Ginocentria refere-se à centralidade do feminino em um determinado contexto cultural, social ou simbólico, privilegiando 
perspectivas, valores e experiências das mulheres. Em filosofia e teologia feminista, a ginocentria busca reverter hierarquias 
patriarcais, valorizando o saber e a prática feminina como núcleo de interpretação e ação. É distinta do mero feminismo, 
pois propõe uma reorganização simbólica e epistemológica centrada no feminino. 

 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 37 

O objetivo geral é explorar as hermenêuticas do feminino a partir da obra de Vattimo e de teólogas da 

kénosis, propondo uma koiné relacional que promova um diálogo entre as ciências da religião e o feminismo, 

desafiando as estruturas patriarcais e bioéticas. Já os objetivos específicos são: analisar a crítica feminista ao 

patriarcado e sua relação com a filosofia de Vattimo, investigar a aplicação do conceito de kénosis no feminismo, 

discutir a abordagem das teólogas Marta Frascati-Lochhead, Elizabeth Johnson e Rosemary Radford Ruether, 

identificando as implicações dessa análise para o feminismo pós-moderno.  

A hermenêutica do feminino a partir de Vattimo: kénosis e a Teologia na perspectiva das Relações de Gênero 

A proposta de Vattimo (1989) sobre a verdade e a hermenêutica, quando aplicada ao contexto do feminino, 

também encontra ressonância nos mass media4. Vattimo, influenciado pela filosofia pós-moderna, sugere que a 

verdade não é algo absoluto e imutável, mas sim algo que se configura de forma contingente, dependendo de 

contextos históricos e sociais específicos. Nesse sentido, os mass media desempenham um papel fundamental na 

construção e disseminação de narrativas sobre o feminino, contribuindo para a moldagem das representações de 

gênero. Ao desconstruir as "verdades absolutas" que muitas vezes são veiculadas pela mídia tradicional, a proposta 

hermenêutica de Vattimo oferece uma perspectiva crítica, que questiona como as imagens e representações de 

mulheres e de feminilidade são construídas e perpetuadas. Os mass media, ao transmitir essas representações, têm 

a capacidade de reforçar ou subverter as categorias rígidas de gênero. Com a multiplicidade de perspectivas que a 

hermenêutica valoriza, as narrativas midiáticas podem ser um espaço de reconfiguração do feminino, onde as 

identidades de gênero são mais fluidas e diversas, ao invés de rigidamente prescritas. 

Além disso, os mass media, ao abrirem espaço para diferentes vozes e experiências femininas, podem 

contribuir para a criação de uma "verdade" plural, que respeite as subjetividades individuais e culturais. Isso alinha-

se com a visão de Vattimo de que a verdade é algo em constante transformação, sendo moldada por diversos 

discursos e interpretações, em vez de ser algo universal e imutável. Assim, os mass media não apenas refletem, mas 

também moldam as construções de gênero, oferecendo oportunidades para a reinterpretação e subversão das 

normatividades tradicionais. 

Portanto, a hermenêutica do feminino, quando articulada com as ideias de Vattimo, promove uma 

abordagem crítica dos mass media, reconhecendo a potência transformadora desses veículos na desconstrução das 

construções rígidas e normativas sobre o gênero, e, ao mesmo tempo, destacando a importância de se valorizar as 

múltiplas identidades e experiências femininas que desafiam os padrões estabelecidos. 

Mas em que consiste mais especificamente a possível amplitude de emancipação, de libertação, da 
perda do sentido da realidade, no mundo dos mass media? Neste caso, a emancipação consiste mais 
no desenraizamento que é também, e simultaneamente, libertação das diferenças, dos elementos 
locais, de tudo aquilo a que podemos chamar, no seu conjunto, o dialecto. Caída a ideia de uma 

 

4 Mass media (comunicação de massa) é um fenômeno da pós-modernidade que evidencia a fragilidade das verdades e das 
metanarrativas tradicionais. Ele fragmenta narrativas, multiplica perspectivas e enfraquece autoridades culturais e religio-
sas, ao mesmo tempo em que permite ao público participar ativamente na interpretação de sentidos, tornando a verdade 
relativa e interpretativa. Assim, os mass media exemplificam o pensamento fraco, democratizando e relativizando a cultura. 
Segundo Vattimo (1989, pp. 16-17), eles ampliam a emancipação e promovem o desenraizamento das diferenças, funcio-
nando como uma comunicação generalizada que incorpora a multiplicidade de racionalidades locais, englobando minorias 
étnicas, sexuais, religiosas, culturais e estéticas. Nesse sentido, os mass media constituem um espaço no qual o feminino 
pode, finalmente, tomar a palavra. 

 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 38 

racionalidade central da história, o mundo da comunicação generaliza explode como uma 
multiplicidade de racionalidades <<locais>> - minorias étnicas, sexuais, religiosas, culturais ou 
estéticas – que tomam a palavra, finalmente já não tacitamente aceites e retomadas pela ideia de que 
só existe uma única forma de humanidade verdadeira para realizar, não obstante todas as 
peculiaridades, todas as individualidades limitadas, efémeras, contingentes. (Vattimo, 1989, p. 16-17) 

A conexão com a kénosis, o esvaziamento de si, é crucial para essa abordagem, pois oferece uma metáfora 

teológica que dialoga diretamente com a ideia de desconstrução do feminino. No cristianismo, a kénosis é entendida 

como o movimento de Deus que se esvazia de sua divindade para se fazer humano, um gesto de humildade e entrega. 

Transposta para a reflexão feminista, a kénosis se torna uma poderosa ferramenta para pensar o feminino, não como 

um ser que deve preencher um espaço determinado pelas normas patriarcais, mas como algo que se esvazia das 

expectativas sociais e culturais para dar lugar a novas formas de ser. Esse movimento de esvaziamento, longe de 

representar uma perda ou aniquilação, surge como um processo de libertação, permitindo que o feminino se redefina 

e se reconstrua continuamente, em constante diálogo com a teologia e a filosofia como nos aponta a obra de Ruether 

(1983). 

No campo das relações de gênero, a aplicação da kénosis oferece uma leitura subversiva da opressão 

feminina, pois não se limita a uma visão de resistência passiva, mas propõe um processo ativo de transformação e 

reconstrução de identidade. A teologia na perspectiva das relações de gênero, influenciada por essa perspectiva, 

passa a entender o feminino não como uma condição natural ou essencial, mas como uma construção fluida e 

mutável, que se dá através da interação com o mundo e com as outras subjetividades. Dessa maneira, o pensamento 

de Vattimo e a ideia de kénosis oferecem um espaço fértil para que o feminismo repense suas estratégias e objetivos, 

não apenas no enfrentamento das estruturas de poder tradicionais, mas na criação de novos paradigmas para a 

experiência feminina, mais inclusivos e menos limitados pelas normatividades históricas. O que pode ser pensado a 

partir da obra de Johnson (2007). 

A kénosis, conceito central na teologia cristã, está profundamente ligada à narrativa da paixão de Cristo 

(Carta aos Filipenses 2, 5-8), onde o esvaziamento de si mesmo representa a renúncia ao poder e à autoridade, 

destacando-se como um movimento de humildade e serviço. Tradicionalmente, esse conceito tem sido interpretado 

como um ato de submissão, especialmente em relação às mulheres, que ao longo da história foram encorajadas a ver 

seu sofrimento como parte de sua vocação cristã. No entanto, ao ser abordada pela ótica de Vattimo e pela teologia 

feminista contemporânea, a kénosis ganha novas camadas de significado. O esvaziamento, neste contexto, não é mais 

visto como uma submissão passiva, mas como um desafio às estruturas patriarcais, que associam o divino ao poder 

masculino e autoritário. Assim, a kénosis se torna uma ferramenta teológica poderosa, sugerindo que o esvaziamento 

de poder implica na destruição das normas e hierarquias que oprime as mulheres, criando espaços de liberdade e 

transformação.  

No fim, trata-se de entender que a verdade não se “encontra”, mas se constrói com o consenso e 
respeito da sociedade de cada um e das diversas comunidades que convivem, sem se confundir, em 
uma sociedade livre. O apelo ao ideal cristão da caridade não parece, por isso, descabido; e uma 
expressão como a de São Paulo: “altheuontes” (que se encontra também em Aristóteles, no livro VI 
da Ética nicomaqueia) pode ser tomada em seu sentido mais forte, como um verdadeiro e próprio 
convite a construir uma sociedade mais “verídica”, isto é, mais livre, democrática e amigável. (Vattimo, 
2016, p. 17)  

O termo “altheuontes” refere-se ao ato de agir em busca da verdade e da retidão, não como algo pré-

existente a ser descoberto, mas como um processo ativo de construção ética e comunitária. Nesse sentido, São Paulo 

convida os fiéis a praticarem a caridade e a colaborarem para uma sociedade mais justa, livre e democrática, onde a 

verdade se realiza na convivência respeitosa e no consenso entre os indivíduos e comunidades. O respeito da 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 39 

sociedade se relaciona com a teologia na perspectiva das relações de gênero e ressoa ao destacar a importância de 

respeitar as identidades e experiências diversas dentro de uma sociedade que se reconhece como livre e democrática. 

A citação de São Paulo, "altheuontes", remete à necessidade de um compromisso com a construção de uma verdade 

que seja, antes de tudo, inclusiva e baseada no respeito mútuo. Isso implica em um processo contínuo de 

reconhecimento e convivência das diferenças, essencial para a promoção de uma sociedade mais justa e igualitária. 

A leitura feminista da kénosis propõe que o esvaziamento de Jesus deve ser compreendido como um movimento 

subversivo, que não se limita a uma renúncia passiva, mas que ativamente questiona as estruturas de poder 

patriarcais. Nesse sentido, a teologia feminista interpreta a kénosis como um ato que rompe com a associação do 

poder divino com a masculinidade, promovendo uma revisão das relações de poder entre os gêneros. Ao reinterpretar 

a kénosis de forma crítica, as teólogas feministas buscam desconstruir as normas que limitam o feminino, propondo 

um modelo em que a mulher não seja mais vista como submissa ao poder, mas como uma agente de transformação. 

Esse esvaziamento, portanto, se apresenta como uma recusa a aceitar a opressão histórica e um convite para 

repensar as relações de gênero de maneira mais equitativa, com base no amor mútuo e na igualdade conforme 

Vattimo (2016). 

No campo da teologia feminista, a proposta de reequilibrar as relações de gênero vai além da desconstrução 

do patriarcado, evitando que uma nova forma de opressão se substitua à dominação masculina. A kénosis, dentro 

dessa perspectiva, não é apenas uma crítica ao patriarcado, mas também uma resistência a qualquer tentativa de 

criar uma nova hierarquia que perpetue relações de poder desiguais. Ao invés de buscar substituir uma forma de 

dominação por outra, a teologia feminista propõe que a kénosis seja entendida como um princípio de transformação 

das relações humanas, baseado na compaixão, na igualdade e no respeito mútuo. Essa proposta visa a construção de 

uma sociedade mais justa, onde as mulheres possam se libertar das expectativas opressivas e encontrar um espaço 

genuíno de identidade e autonomia, livre das imposições históricas de gênero (Vattimo, 2018a). 

Vattimo, com sua filosofia do "pensamento fraco", propõe uma crítica ao "pensamento forte" que impregna 

as tradições filosóficas e teológicas. O "pensamento forte", de acordo com Vattimo, é aquele que busca estabelecer 

verdades absolutas e hierarquias imutáveis, uma visão que resiste à mudança e à pluralidade. Para ele, essas 

estruturas rígidas de poder devem ser desmanteladas, permitindo a emergência de novas formas de ser e de pensar, 

mais abertas e fluidas. Ao enfraquecer as certezas absolutas, Vattimo propõe que a verdade se torne um espaço 

dinâmico, onde a interpretação e a flexibilidade são centrais. Esse movimento de enfraquecimento das estruturas de 

poder é uma proposta que ressoa com a teologia feminista, que busca não simplesmente substituir uma forma de 

dominação por outra, mas sim desarticular toda a lógica de poder que sustenta a opressão. Para as teólogas 

feministas, isso implica em questionar as relações de poder, tanto masculinas quanto femininas, que reforçam a 

desigualdade e a opressão, propondo uma reconfiguração das relações humanas com base na liberdade e na 

igualdade (Vattimo, 2018b). 

A análise do uso dos termos Logos e Sophia no cristianismo pode ser compreendida à luz da hermenêutica, 

entendida como prática interpretativa sensível ao contexto histórico, cultural e simbólico dos textos sagrados. A 

escolha do termo Logos, em lugar de Sophia, revela como a tradição cristã reinterpretou heranças judaicas e 

filosóficas para articular a identidade divina de Jesus, ao mesmo tempo em que determinadas escolhas lexicais e 

simbólicas sistematicamente obscurecem dimensões de gênero, como o aspecto feminino da divindade. Nesse 

sentido, a hermenêutica torna-se um instrumento crítico, capaz de desvelar as tensões entre tradição, inovação e 

construção simbólica, mostrando como a linguagem teológica contribui para a legitimação ou restrição de 

determinadas representações culturais, sociais e teológicas, como pensa a teóloga Rosemary Ruether: 

 

No cristianismo, a ideia de uma segunda persona de Deus, expressando a imanência divina — 
a presença de Deus na criação, na revelação e na redenção —, foi apropriada para explicar a 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 40 

identidade divina de Jesus. Enquanto os trechos em Hebreus (capítulos 1 e 2) e em outros livros 
do Novo Testamento ecoam a tradição da Sabedoria, o termo Logos (Palavra), usado pelo 
filósofo judeu Fílon, é preferido a Sophia (Sabedoria). As raízes do conceito de Logos na tradição 
da Sabedoria são evidentes em muitos pontos. Paulo afirma: “Pregamos Cristo crucificado… 
que é… a Sabedoria de Deus” (1 Cor. 1:23-24). Vários hinos cristológicos substituem a palavra 
Logos pela palavra Sophia. Teologicamente, Logos desempenha os mesmos papéis 
cosmológicos de Sophia: fundamento da criação, revelador da mente de Deus e reconciliador 
da humanidade com Deus. No entanto, o uso do termo masculino Logos, quando identificado 
com a masculinidade do Jesus histórico, obscurece a fluidez simbólica de gênero, dando a 
impressão de que o “Filho de Deus”, imagem do Pai, é exclusivamente masculino. (Ruether, 
1983, p. 58) 

Um aspecto que merece atenção é a forma diferenciada como a tradição teológica tratou a experiência de 

Maria diante do mistério da encarnação. Enquanto a humilhação de Cristo e o ato de descida de Deus ao mundo são 

interpretados como gestos salvíficos dotados de autoridade e potência redentora, a condição de Maria, em seu con-

texto histórico, foi muitas vezes compreendida como humilhação social, marcada por suspeitas e aniquilamento sim-

bólico. No entanto, a aceitação livre e consciente dos planos divinos revela um movimento distinto: Maria não é mera 

espectadora, mas participante ativa da kénosis. Ao esvaziar-se de si, acolhendo em seu corpo e em sua história a 

novidade do Verbo, ela subverte os valores de sua época e se torna protagonista de uma transformação que vai além 

do papel culturalmente atribuído ao feminino. 

Essa discrepância hermenêutica suscita uma questão crítica: por que a autohumilhação de Deus e de Cristo 

é vista como ato redentor, enquanto o esvaziamento de Maria é frequentemente lido como sinal de submissão e 

fragilidade feminina? Tal assimetria revela não apenas uma leitura patriarcal da tradição, mas também a necessidade 

de ressignificar a kénosis a partir de uma hermenêutica do feminino. Nesse horizonte, a experiência de Maria pode 

ser reinterpretada não como aniquilamento social, mas como gesto de autonomia e liberdade, no qual o feminino 

não se reduz a obediência passiva, mas emerge como força criadora e cooperante na economia da salvação. 

Dentro dessa proposta, a kénosis assume um novo papel na teologia feminista, sendo compreendida como 

um ato ativo de rejeição às estruturas de poder opressivas, e não como uma aceitação passiva da subordinação. Em 

sua interpretação tradicional, a kénosis foi associada ao sacrifício e à doação, com ênfase na submissão e no 

sofrimento, especialmente das mulheres, que eram incentivadas a ver seu sofrimento como parte de sua vocação 

cristã. No entanto, a teologia feminista propõe uma abordagem alternativa, no qual o esvaziamento (kénosis) é visto 

como um processo de desconstrução das dinâmicas de poder e não como um processo de autoanulação ou 

submissão. A kénosis, portanto, torna-se uma ferramenta para resistir à opressão, ao invés de uma justificativa para 

a subordinação. Essa releitura feminista da kénosis sugere que as mulheres, ao abraçarem o esvaziamento, devem 

não apenas rejeitar a dominação patriarcal, mas também resistir a qualquer forma de opressão que as limite 

enquanto seres humanos plenos e autônomos (Vattimo, 1989). 

Essa proposta de leitura feminista da kénosis, que rejeita a interpretação de submissão, também propõe uma 

reflexão sobre as dinâmicas de opressão que não são apenas patriarcais, mas também ginocêntricas. Ao longo da 

história, as mulheres foram ensinadas a se submeter não só aos homens, mas também a uma imagem do feminino 

que as relegava a um papel de servitude e sacrifício. Nesse sentido, a teologia feminista propõe que a kénosis seja 

uma forma de subverter essas dinâmicas, criando um espaço de liberdade em que as mulheres possam se despojar 

das expectativas sociais e culturais que as limitam. O esvaziamento, nesse contexto, é visto não como uma perda de 

poder, mas como a liberação do potencial feminino, permitindo que as mulheres se libertem tanto das estruturas 

patriarcais quanto das imposições sobre o que significa ser mulher. Isso implica, portanto, em uma reconfiguração 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 41 

das relações de gênero, baseadas na igualdade e no respeito mútuo, onde a kénosis se torna um princípio de 

transformação que ultrapassa as limitações históricas impostas às mulheres (Vattimo, 2018b). 

A aplicação da kénosis à teologia na perspectiva das relações de gênero propõe uma transformação profunda 

nas narrativas religiosas, desconstruindo os símbolos e as estruturas patriarcais sem cair na armadilha de 

simplesmente inverter os papéis de poder. A proposta não visa substituir a autoridade masculina pela feminina, mas 

sim criar um espaço onde as relações entre os gêneros sejam baseadas na igualdade, no respeito mútuo e na 

colaboração. Ao rejeitar as dinâmicas hierárquicas, a kénosis permite uma abordagem teológica que desafia a 

identificação do divino com qualquer forma de poder dominante, seja masculino ou feminino. Essa revisão teológica 

exige um novo olhar sobre a linguagem religiosa, que deve ser ressignificada para refletir uma compreensão mais 

inclusiva e pluralista do divino, onde as imagens de poder não sejam mais uma referência para a relação entre as 

pessoas, mas um convite para a transformação das relações humanas em um espaço de equidade e justiça (Vattimo, 

2016). 

Esse movimento de desconstrução da kénosis é, portanto, um ponto de partida crucial para a teologia 

feminista, que busca criticar as estruturas de poder, tanto no âmbito religioso quanto social, que sustentam as 

desigualdades de gênero. Para a teologia feminista kenótica, a renúncia ao poder não é uma forma de submissão ou 

resignação, mas sim um ato de transformação ativa das relações humanas. A kénosis se torna uma prática de 

renovação, em que a renúncia ao poder não implica em aniquilação, mas em uma reconfiguração das dinâmicas 

sociais, permitindo a criação de novas formas de convivência. A igualdade entre os gêneros deixa de ser apenas uma 

ideia abstrata e se torna um objetivo concreto a ser vivido em práticas sociais que envolvem o reconhecimento da 

dignidade humana de todas as pessoas, independentemente de seu sexo, gênero ou qualquer outra característica. 

Isso representa um passo importante na construção de uma sociedade mais justa, onde a distribuição de poder não 

está mais vinculada às categorias tradicionais de dominação (Vattimo, 2018a). 

Dentro dessa perspectiva, a hermenêutica do feminino, inspirada pela kénosis, propõe uma desconstrução 

radical das estruturas de poder que perpetuam a desigualdade de gênero. Essa desconstrução não se limita ao campo 

teológico, mas se estende às práticas sociais, políticas e culturais que historicamente sustentaram uma visão 

hierárquica dos gêneros. A kénosis, ao ser aplicada à questão de gênero, revela que as relações entre os sexos não 

devem ser organizadas em torno de um sistema de subordinação, mas devem ser reconstruídas com base em 

princípios de igualdade e colaboração. Assim, a hermenêutica do feminino não apenas propõe uma reinterpretação 

das escrituras religiosas, mas também desafia as estruturas sociais e culturais que se baseiam na dominação de um 

gênero sobre o outro, apontando para a criação de uma nova humanidade, mais equitativa e justa para todos os seres 

humanos (Vattimo, 2016). 

A reflexão de Vattimo sobre a secularização e o enfraquecimento das estruturas metafísicas oferece uma 

nova perspectiva para entender o sofrimento feminino. Influenciado pelas obras “Assim Falou Zaratustra” e “A Gaia 

Ciência” de Friedrich Nietzsche (1844-1900) e “Ser e Tempo” de Martin Heidegger (1889-1976), Vattimo argumenta 

que a história do Ocidente tem sido caracterizada pela decadência das verdades absolutas, o que abre espaço para 

novas formas de pensar o ser e as relações humanas, pensando conforme a diferença ontológica heideggeriana, no 

ser enquanto histórico, desvelando-se na linguagem, projeto do qual Vattimo (2018a, 2018b) afirmava enquanto 

“enfraquecimento do ser”. Nesse contexto, o sofrimento feminino não é mais visto como uma característica essencial 

ou inevitável das mulheres, mas como uma manifestação das estruturas opressivas que precisam ser desmanteladas. 

O sofrimento das mulheres, portanto, não é um destino predeterminado ou uma condição natural, mas um reflexo 

das injustiças sociais e das desigualdades que ainda persistem nas sociedades contemporâneas. Assim, a análise de 

Vattimo nos permite enxergar esse sofrimento não como algo a ser aceito, mas como um ponto de partida para uma 

crítica radical das estruturas de poder que sustentam tais desigualdades (Vattimo, 2018b). 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 42 

A relação entre kénosis e sofrimento feminino, nesse sentido, propõe uma abordagem renovada das 

experiências das mulheres, afastando-se da visão tradicional que associa o sofrimento à redenção ou à missão divina. 

A kénosis feminista sugere, ao contrário, que o sofrimento não é uma condição a ser redimida, mas uma expressão 

das estruturas sociais e religiosas que o impõem. A proposta feminista de kénosis, ao rejeitar as estruturas que 

impõem o sofrimento, abre a possibilidade para a construção de uma nova forma de humanidade, baseada em 

princípios de igualdade e justiça. O sofrimento feminino, quando analisado à luz da kénosis, não é visto como uma 

submissão passiva, mas como uma oportunidade para desafiar e desconstruir as estruturas de opressão que 

perpetuam a desigualdade de gênero. Nesse processo, o sofrimento deixa de ser um fardo, passando a ser uma força 

transformadora, que pode impulsionar a emancipação das mulheres e a transformação das relações de poder na 

sociedade (Vattimo, 1989). 

Assim, a kénosis, ao ser aplicada ao sofrimento feminino, oferece uma possibilidade de reconstrução das 

narrativas sobre o gênero e a opressão. Ao invés de ver o sofrimento como uma característica fixa ou irreversível, a 

teologia feminista kenótica propõe uma revisão das relações de poder, convidando à construção de uma sociedade 

mais solidária e inclusiva. Essa abordagem desafia a lógica de dominação e opressão, promovendo um processo de 

transformação que não apenas questiona as desigualdades de gênero, mas também busca a construção de um mundo 

mais justo para todos. A kénosis, ao transformar a compreensão do sofrimento, permite que as mulheres não se 

vejam mais como vítimas de uma ordem natural ou divina, mas como agentes de mudança capazes de moldar uma 

nova realidade (Vattimo, 2018b). 

Por fim, a aplicação da kénosis à teologia na perspectiva das relações de gênero, em conjunto com o 

pensamento fraco de Vattimo, oferece uma perspectiva inovadora para a teologia feminista, que busca não apenas 

criticar as estruturas patriarcais, mas transformar as relações humanas de maneira profunda e radical. A kénosis 

feminista, então, não é apenas uma crítica ao patriarcado, mas um convite à criação de uma nova humanidade, onde 

as relações de gênero sejam construídas com base na igualdade, na compaixão e no respeito mútuo. Ao integrar essas 

ideias, a hermenêutica do feminino torna-se um ponto de partida para a transformação social e espiritual, criando 

um "espaço comum" onde homens e mulheres possam coexistir de maneira harmoniosa e equitativa (Vattimo, 2016). 

 

Crítica ao essencialismo e à Biotética 

A crítica ao essencialismo e à bioética, quando lida hermeneuticamente à luz da kénosis em diálogo com 

Frascati-Lochhead (1998), Ruether (1983) e Vattimo (2006), revela-se como um movimento de desconstrução das 

categorias fixas que sustentam tanto discursos teológicos tradicionais quanto certas práticas éticas normativas. O 

essencialismo parte da ideia de naturezas imutáveis — como “homem”, “mulher” ou “vida humana” — utilizadas 

como fundamentos reguladores do agir. Ruether (1983, p. 75) mostra como tais categorias, sobretudo no campo da 

teologia, legitimaram a naturalização do patriarcado e o silenciamento da experiência feminina. Frascati-Lochhead 

(1998, p. 28), ao ler a kénosis como esvaziamento do poder e do discurso totalizante, propõe que esse paradigma 

cristão pode ser reapropriado para questionar estruturas rígidas, abrindo espaço à alteridade e ao reconhecimento 

das diferenças. Já em chave pós-metafísica, Vattimo (2006) insiste que não há essências últimas a sustentar a moral 

ou a religião, mas apenas interpretações que se fragilizam no processo histórico, o que exige um pensamento fraco 

em lugar da rigidez normativa. No campo da bioética, o apelo ao essencialismo é recorrente, seja na definição de 

fronteiras da vida, seja na invocação de uma “natureza humana” universal, mas esse discurso tende a se fechar às 

experiências concretas de sofrimento, vulnerabilidade e gênero, repetindo mecanismos de exclusão. À luz da kénosis 

hermenêutica, contudo, uma bioética alternativa se configura não como disciplina de fronteiras, mas como disciplina 

de hospitalidade, fundada na abertura ao outro e no cuidado com a carne concreta, não na imposição de princípios 

fixos. Assim, a convergência entre a crítica feminista de Ruether, a hermenêutica kenótica de Frascati-Lochhead e o 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 43 

pensamento enfraquecido de Vattimo aponta para uma ética relacional e plural, capaz de deslocar a normatividade 

essencialista e de colocar no centro a vulnerabilidade humana como lugar teológico e ético privilegiado. 

Ao invés de se restringir a uma operação ética (hospitalidade, cuidado) ou a uma crítica à normatividade 

essencialista, a kénosis poderia ser compreendida como um gesto metodológico: esvaziar-se das pretensões de 

totalidade, de universalidade e de neutralidade que marcaram o discurso ocidental — especialmente a bioética 

moderna, fortemente tributária da tradição racionalista e metafísica. 

Essa perspectiva permite pensar uma bioética kenótica, que não parte da abstração de princípios universais 

(autonomia, beneficência, sacralidade da vida), mas da hermenêutica das situações concretas, marcada pela 

vulnerabilidade e pela pluralidade dos corpos e experiências. Trata-se de articular o que Ruether denuncia como 

exclusão estrutural das mulheres na tradição cristã com o que Vattimo chama de “enfraquecimento da metafísica”, 

resultando numa bioética que assume a contingência e o pluralismo como condições de possibilidade, não como 

ameaças. 

Frascati-Lochhead (1998, p. 30), ao reinterpretar a kénosis, fornece a chave para que esse esvaziamento deixe 

de ser lido como submissão e se torne uma estratégia de redistribuição de poder: um “ato hermenêutico-feminista” 

de descentralização. Nessa linha, a proposta inovadora é pensar a kenosis não apenas como categoria teológica, mas 

como princípio regulador de um método crítico interdisciplinar, capaz de atravessar a teologia, a filosofia e a bioética, 

propondo um saber que se esvazia das hierarquias para se reconstruir em redes de cuidado, vulnerabilidade e diálogo. 

Assim, a inovação consiste em propor a kénosis como categoria epistemológica e metodológica para repensar 

a bioética e a teologia feminista em chave hermenêutica, onde o enfraquecimento não é perda, mas condição criativa 

de abertura a novos horizontes de sentido. 

A questão do sacerdócio feminino na Igreja Católica pode ser analisada de modo fecundo a partir da 

hermenêutica do enfraquecimento de Vattimo (2006, p. 69). A posição oficial da Igreja, que recusa às mulheres o 

acesso ao ministério ordenado, está assentada numa leitura essencialista da tradição: a mulher é compreendida como 

naturalmente inapta a representar sacramentalmente Cristo, o que implica a manutenção de uma estrutura 

hierárquica e patriarcal justificada por uma ontologia fixista. A mensagem cristã, quando lida nesse horizonte, não é 

a defesa de instituições imutáveis, mas a radicalização de um movimento de fragilização das estruturas dominantes 

em favor da caridade e da abertura ao outro, sendo a caridade o único elemento do cristianismo que não cai na 

redução da secularização, isso é, de seu espírito revelador integrador. 

Nesse sentido, a exclusão das mulheres do sacerdócio não se sustenta como fidelidade ao Evangelho, mas 

como resistência a essa lógica kenótica. O pensamento fraco de Vattimo ajuda a compreender que a verdade cristã 

não é um depósito intocável, mas um processo hermenêutico que se dá na história, sempre em diálogo com as 

transformações culturais e sociais. A manutenção da proibição do sacerdócio feminino, ao invés de expressar 

continuidade com a tradição, revela um fechamento metafísico que absolutiza formas históricas contingentes, 

contradizendo o próprio movimento de secularização que, segundo Vattimo, é constitutivo do cristianismo, como o 

autor argumenta: 

 

Bastaria aqui citar aqui um exemplo clamoroso, o da recusa do sacerdócio feminino, que o papa 
não argumenta com razões de oportunidade ou de hábito histórico, o que ainda seria 
compreensível, mas com o apelo a uma vocação ‘natural’ da mulher que, atualmente, apenas 
uma concepção metafísica e essencialista consegue levar a sério. E hoje não existe somente o 
problema da relação com a ciência e com as exigências da emancipação, como no caso do 
feminismo. (Vattimo, 2006, p. 69) 

 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 44 

Ignorando o horizonte hermenêutico da secularização e da emancipação, há ainda essa essência natural 

sobre o sacerdócio feminino. Em chave vattimiana, tal postura revela a resistência em assumir o cristianismo como 

kénosis, isto é, como enfraquecimento das hierarquias em favor da caridade e da abertura histórica. 

Assim, pensar o sacerdócio feminino à luz do enfraquecimento significa reconhecer que o Evangelho não 

pode ser reduzido a categorias essencialistas de gênero, mas deve ser reinterpretado em chave de hospitalidade e 

inclusão. O gesto kenótico, que desfaz hierarquias em favor da proximidade e do cuidado, não legitima a exclusão, 

mas exige a abertura para que mulheres também participem plenamente do ministério ordenado. O sacerdócio 

feminino, nesse horizonte, não é apenas uma reivindicação social, mas um aprofundamento do próprio cristianismo 

pós-metafísico que Vattimo identifica: um cristianismo que se esvazia do poder hierárquico para reencontrar-se com 

sua vocação mais radical, a caridade. 

 

Tecnologia, Mortalidade e a Experiência da Finitude em Vattimo e Ruether 

A relação entre tecnologia e mortalidade constitui uma das tensões centrais do pensamento pós-moderno, 

especialmente diante dos avanços biomédicos e digitais que prometem prolongar a vida e até mesmo ensaiam 

narrativas de imortalidade artificial. Contudo, a experiência da finitude permanece como um dado inelutável da 

condição humana, que não pode ser simplesmente neutralizado por dispositivos técnicos. É nesse ponto que a 

hermenêutica do pensamento fraco de Vattimo e a crítica feminista de Rosemary Ruether, em Sexism and God-Talk 

(1983), oferecem perspectivas complementares e críticas para pensar a finitude no horizonte da técnica e da teologia. 

Para Vattimo (1989) , a técnica enquanto Ge-Stell (enquadramento) não é apenas um conjunto de 

ferramentas, mas um destino histórico do Ocidente, que se faz presente quando percebe-se estar disposto 

perspectivas de mundo para serem manipuladas, caráter inseparável do processo de secularização e da dissolução 

das verdades metafísicas. A tecnologia revela a fragilidade do humano, não apenas porque amplia nossas capacidades 

de sobrevivência, mas sobretudo porque evidencia a ausência de um fundamento último. Ao invés de anular a morte, 

a técnica a reinscreve em um novo campo de experiência, no qual a vida aparece como contingente, interpretativa e 

marcada pelo enfraquecimento das estruturas fortes da metafísica. Assim, a morte deixa de ser pensada como um 

limite externo e passa a ser compreendida como dimensão constitutiva da existência histórica. 

Ruether (1983), por sua vez, parte de uma crítica feminista à tradição teológica cristã, mostrando como as 

estruturas patriarcais moldaram a compreensão da mortalidade e da redenção. Segundo ela, a teologia androcêntrica 

muitas vezes interpretou a morte e a finitude como punição ou queda, subordinando os corpos — sobretudo os 

corpos femininos e subalternos — a uma lógica de desprezo pela materialidade. Contra essa tradição, Ruether propõe 

uma teologia inclusiva que valoriza a mortalidade como dimensão essencial da vida encarnada. A finitude não deve 

ser negada, mas integrada em uma ética relacional, ecológica e comunitária. Em sua crítica, Ruether alerta ainda para 

o imaginário de dominação presente em certas promessas tecnológicas de imortalidade, que tendem a refletir uma 

lógica masculina de controle sobre o corpo e a natureza. 

O diálogo entre Vattimo e Ruether revela convergências importantes. Ambos recusam as leituras metafísicas 

que absolutizam a imortalidade e obscurecem a historicidade concreta da existência. Vattimo oferece uma 

hermenêutica da finitude, que insere a tecnologia no movimento de enfraquecimento das verdades absolutas; 

Ruether acrescenta a dimensão crítica de gênero e a denúncia das estruturas de poder que deformam a experiência 

da mortalidade. Assim, a técnica deve ser compreendida em sua ambivalência: de um lado, obscurece a finitude ao 

propor horizontes de superação da morte; de outro, torna mais visível a vulnerabilidade constitutiva da vida. 

Aqui, tanto a hermenêutica do pensamento fraco quanto a teologia feminista convergem para a afirmação 

da finitude como horizonte de responsabilidade. A mortalidade não é um defeito a ser corrigido pela técnica, mas 

condição fundamental de uma existência ética, comunitária e interpretativa. Pensar tecnologia e morte a partir de 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 45 

Vattimo e Ruether significa deslocar o foco da ilusão de transcendência técnica para a valorização da vida concreta, 

em sua fragilidade, corporeidade e pluralidade histórica. 

E a partir de Heidegger que Vattimo (2018b, p. 175) afirma : "Heidegger chega a escrever que a morte é o 

escrínio do Ser. A morte, escrínio do Ser? É possível? Sim. Afinal, quantas vezes posso mudar de ideia ao longo da 

vida? Quatro, cinco vezes, depois chega. Se não morresse, estaria sempre preso à última interpretação que inventei.” 

Logo, a morte é o que dá lugar aos outros eventos do Ser, o fechamento das possibilidades existenciais. Ela confere à 

vida sua finitude interpretativa, libertando o indivíduo da prisão das interpretações acumuladas. Assim, a morte 

torna-se condição ontológica para a autenticidade da existência, assim como a redução do ser se dá enquanto 

iluminação e retirada frente à linguagem histórica da kénosis. 

Já Ruether (1983, p. 127, tradução nossa) afirma: “Os indivíduos devem aceitar a morte como uma parte 

natural da vida e concentrar-se em criar, ao longo de suas existências, uma comunidade justa e solidária, confiando 

que a essência de suas vidas contribuirá para a experiência humana contínua.” Logo, valoriza a finitude como parte 

natural da vida, deslocando o foco do controle ou dominação, típicos de visões patriarcais. Ao enfatizar cuidado, 

comunidade e continuidade da experiência humana, ela reforça princípios feministas de interdependência, ética 

relacional e valorização da vida encarnada. Assim, integra mortalidade e justiça social numa perspectiva 

emancipatória com ênfase na imanência. 

 

A contribuição hermenêutica de Vattimo – uma Koiné relacional 

A relação entre Nietzsche e Heidegger, no pensamento de Vattimo, é uma análise complexa e profunda da 

dissolução da metafísica, da secularização e da modernidade, com implicações significativas para a compreensão da 

subjetividade e da filosofia contemporânea. Vattimo não apenas explora essas ideias de maneira filosófica, mas 

também as insere dentro de um contexto cultural e histórico, reconhecendo a importância da interpretação 

hermenêutica da filosofia como um movimento dinâmico, inseparável de seu contexto cultural e das transformações 

da sociedade moderna (Vattimo, 2016). 

Vattimo, ao lidar com Heidegger e Nietzsche, propõe uma interpretação do niilismo5 que desafia as leituras 

tradicionais desses pensadores. Para Heidegger, o niilismo de Nietzsche é visto como uma perda do Ser, um 

esquecimento do Ser enquanto tal. Contudo, Vattimo, ao "trair" Heidegger em favor de uma maior fidelidade às 

intenções originais de Nietzsche, sugere que a superação da metafísica, de fato, implica que nada resta do Ser como 

uma estrutura ou fundação absoluta. Isso não deve ser entendido como um fim, mas como um esvaziamento ou 

dissolução das pretensões metafísicas de um Ser essencial, trazendo à tona uma nova forma de pensar o Ser, mais 

fluida e descentrada. O niilismo, ao ser levado às suas consequências extremas, não é uma catástrofe, mas uma 

abertura para novas formas de compreensão e interpretação, que são exatamente o que Vattimo defende como 

sendo a condição do pensamento pós-moderno (Vattimo, 2018a). 

O conceito de "filosofar com um martelo", proposto por Nietzsche, tem uma relevância central no 

pensamento de Vattimo, pois, ao contrário de uma destruição pura e simples, ele é um método que questiona e 

desconstrói as certezas estabelecidas. Para Nietzsche, a cultura europeia precisa ser reavaliada, não apenas destruída, 

 
5 De acordo com Vattimo (1987, pp. 21-22): “Niilismo significa aqui o que significa para Nietzsche, na nota do início da velha 
edição de Wille zur Macht: a sitação na qual o homem rola do centro para o X. [...] que o homem role do centro para o X, 
só é possível porque “do ser como tal não resta nada” [...] Ainda acerca dos conteúdos do modo de se manifestar do 
niilismo, as teses de Nietzsche e Heidegger, concordam para além das diferenças de perspectivação teórica: para Nietzche, 
todo o processo do niilismo é assumido na morte de Deus, ou na “desvalorização dos valores supremos”  

 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 46 

e esse processo de "golpear ídolos" não implica em uma negativa radical, mas em uma escuta profunda do que esses 

ídolos representam e como eles condicionam a subjetividade e a cultura. Vattimo toma essa crítica cultural e a 

conecta diretamente ao movimento da secularização, sugerindo que Nietzsche não apenas descreve a decadência da 

cultura ocidental, mas também aponta para a dissolução das estruturas de autoridade e dos fundamentos absolutistas 

que sustentam a modernidade (Vattimo, 2016). 

Dentro dessa perspectiva, o que está em jogo não é apenas uma interpretação filosófica das ideias de 

Nietzsche e Heidegger, mas uma compreensão mais ampla do destino da subjetividade na modernidade e na pós-

modernidade. Vattimo fala de uma continuidade entre esses dois filósofos, uma continuidade que reflete a dissolução 

da subjetividade moderna e a emergência de novas formas de existência, determinadas pelas transformações 

tecnológicas e pela globalização. Essa continuidade não se refere a uma simples sobreposição de ideias, mas a uma 

afinidade essencial na crítica às bases metafísicas da modernidade, que culmina em um novo entendimento da 

existência humana, mais conectada à pluralidade e à relatividade (Vattimo, 2018b). 

Esse movimento de secularização e a dissolução das fundações metafísicas não representam, como Vattimo 

observa, uma rejeição do cristianismo ou das suas raízes espirituais, mas sim uma transformação dentro de uma 

continuidade profunda com a tradição cristã. A secularização não é um movimento puramente negativo, como se o 

cristianismo fosse deixado para trás ou diluído, mas algo que faz parte do destino do cristianismo, uma transformação 

que leva a uma forma "enfraquecida" de espiritualidade, em que a verdade não se encontra mais em uma estrutura 

rígida e transcendental, mas em interpretações múltiplas e fluidas. Vattimo vê essa secularização não como a perda 

da fé, mas como uma reconfiguração de sua essência, como uma transição para um novo modo de experimentar o 

espiritual que não se limita às formas dogmáticas ou autoritárias do passado (Vattimo, 2016). 

A concepção da morte de Deus torna-se central nesse contexto, pois oferece uma chave interpretativa tanto 

para Nietzsche quanto para Vattimo. Na Gaia Ciência, Nietzsche (2017, pp. 130-131)  anuncia a morte de Deus como 

o colapso das certezas metafísicas e das verdades absolutas, implicando a necessidade de repensar valores, sentido 

e autoridade. De maneira análoga, Vattimo articula a morte de Jesus na cruz como um evento que revela a fragilidade 

do divino no mundo: a encarnação culmina em esvaziamento extremo, subvertendo hierarquias de poder e 

mostrando a vulnerabilidade de Deus frente à existência humana. Para Vattimo, a cruz não é apenas um sacrifício 

redentor, mas também a manifestação da “ontologia fraca”, em que o poder e a presença divina se tornam 

interpretativos e relacionais, e não autoritativos. Assim, a morte de Deus nietzschiana e a morte de Jesus na cruz 

convergem na crítica à pretensão de verdades absolutas e à dominação hierárquica: ambas enfatizam a fragilidade, a 

vulnerabilidade e a interpretação como eixo da realidade, abrindo espaço para leituras que valorizem a liberdade, a 

pluralidade de sentidos e a participação ativa da humanidade na construção de valores. 

Dentro desse contexto, a hermenêutica desempenha um papel crucial, pois é a chave para compreender 

essa transformação da subjetividade e da experiência religiosa. Para Vattimo, a hermenêutica não é apenas uma 

ferramenta filosófica, mas uma expressão dessa secularização, que dissolve as certezas metafísicas e abre espaço 

para uma multiplicidade de interpretações e significados. Ela representa o movimento de desfundamentação das 

verdades absolutas, propondo um pensamento que se baseia na interpretação e na pluralidade, sem a necessidade 

de recorrer a uma unidade essencial ou definitiva. A hermenêutica, por essa razão, não deve ser vista como uma 

técnica neutra de interpretação, mas como um agente ativo na formação da realidade, capaz de mudar a forma como 

nos relacionamos com o mundo e com o transcendente (Vattimo, 2018b). 

Em relação à hermenêutica, Vattimo também discute a sua conexão com a religião, particularmente no que 

diz respeito à maneira como ela lida com a verdade. Ele argumenta que a hermenêutica subverte a objetividade 

científica e, ao mesmo tempo, oferece uma abertura para a experiência religiosa. Ao questionar a verdade como uma 

conformidade entre enunciado e objeto, a hermenêutica oferece um espaço para a pluralidade das interpretações 

religiosas, sem que isso implique uma negação da possibilidade de uma experiência religiosa autêntica. Em vez disso, 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 47 

ela permite uma compreensão da religião que não está subordinada a uma estrutura dogmática ou absoluta, mas que 

reconhece a diversidade de experiências e interpretações religiosas, de acordo com as condições históricas e culturais 

de cada época (Vattimo, 2016). 

Vattimo também conecta a hermenêutica com a noção de kénosis, especialmente a partir da exegese bíblica, 

que ele entende como um movimento de esvaziamento do Ser. A ideia de kénosis, que em seu contexto cristão refere-

se ao esvaziamento de Deus na encarnação, ganha uma nova luz no pensamento de Vattimo, pois se conecta com a 

crítica à metafísica e à modernidade. A kénosis é, para Vattimo, uma metáfora para a maneira como a filosofia 

moderna e a secularização desconstroem as noções rígidas de Ser e verdade, e ao mesmo tempo abrem caminho 

para uma nova compreensão da existência, mais aberta e plural (Vattimo, 2018a). 

A relação entre Nietzsche, Heidegger e Vattimo, portanto, oferece uma crítica profunda à metafísica 

ocidental, à modernidade e às suas bases epistemológicas, destacando o papel central da hermenêutica no 

pensamento contemporâneo. Ao buscar a dissolução das estruturas de poder e verdade absolutas, Vattimo abre um 

caminho para uma filosofia pós-metafísica que não só reflete sobre a realidade, mas também participa ativamente 

da construção de um novo modo de ser e de entender o mundo. O conceito de kénosis, dentro dessa leitura, emerge 

não apenas como um aspecto teológico, mas como uma chave hermenêutica para compreender a transição da 

modernidade para a pós-modernidade, onde a verdade se torna interpretativa e a subjetividade se dissolve nas 

múltiplas possibilidades de ser (Vattimo, 2018b). 

 

A crítica feminista ao patriarcado e sua relação com a filosofia de Vattimo 

A crítica feminista ao patriarcado é uma das forças motrizes para a desconstrução das estruturas de poder 

que marginalizam o feminino, tanto no espaço social quanto no campo teológico e filosófico. O patriarcado, enquanto 

sistema de dominação e subordinação das mulheres, se reflete em diversos aspectos da sociedade, inclusive na 

maneira como a religião e a filosofia moldam as normas de gênero. A filosofia de Vattimo, com sua ênfase na 

secularização, na dissolução das certezas metafísicas e na interpretação hermenêutica, oferece uma base sólida para 

uma crítica ao patriarcado. Sua noção de "verdade como interpretação" desafia as verdades absolutas impostas pela 

tradição patriarcal, que muitas vezes se solidifica em dogmas religiosos e filosóficos que marginalizam as mulheres 

(Vattimo, 2001). Em sua leitura de Nietzsche e Heidegger, Vattimo propõe um pensamento pós-metafísico, fluido e 

plural, que se alinha com as exigências do feminismo contemporâneo por uma compreensão mais dinâmica e inclusiva 

da identidade e do papel da mulher inspirado em Nietzsche (2006) e Heidegger (2010). 

Aqui cabe relacionar o pensamento filosófico de Vattimo com a teóloga Ivone Gebara, que também defende 

a concepção de multiplicidade e fluidez como marcas do nosso tempo. Para Gebara (2017, p. 61), “o feminismo 

liberou em muitas mulheres a busca por um sentido de reivindicação da justiça dentro da mobilidade da vida.” Essa 

perspectiva dialoga diretamente com a noção vattimiana de pensamento fraco, que critica a metafísica abstrata ao 

enfatizar que não existem verdades absolutas ou universais, mas sim interpretações pluralizadas que emergem da 

interação entre sujeitos, contextos e tradições. Assim, a multiplicidade proposta por Gebara não se limita a uma 

dimensão social ou política, mas se estende à experiência ontológica e ética, permitindo compreender a vida e a 

espiritualidade como processos dinâmicos e inter-relacionais. Nesse sentido, integrar a reflexão de Gebara ao 

pensamento de Vattimo fortalece a construção de uma hermenêutica do feminino, capaz de valorizar a diversidade 

de experiências, reconhecer a fluidez das identidades e afirmar a potência transformadora das práticas teológicas 

quando compreendidas sob o prisma da multiplicidade, da liberdade interpretativa e da justiça relacional. 

A secularização e a superação da metafísica, conforme Vattimo, oferecem um espaço para uma 

hermenêutica que desestabilize as narrativas patriarcais, permitindo que o feminino seja ressignificado. A kénosis, 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 48 

tradicionalmente associada ao esvaziamento ou subordinação, pode ser reinterpretada como uma prática de 

liberdade e autenticidade feminina, desvinculando-a de um sentido de aniquilação social. Nesse contexto, a kénosis, 

em vez de submeter, poderia ser vista como um processo de afirmação da identidade feminina, capaz de promover 

uma redefinição das relações de gênero dentro da teologia e na sociedade contemporânea. 

Segundo Vattimo (1987), o conceito de "Verwindung" em Heidegger refere-se à superação ou 

transcendência da metafísica sem que esta seja simplesmente negada. Ele propõe uma mudança fundamental na 

forma como entendemos o “ser”, um deslocamento de paradigma que reconhece a historicidade e a contingência do 

ser. Isso envolve a superação de noções metafísicas clássicas, como a divisão entre sujeito e objeto, essência e 

existência, abrindo caminho para uma compreensão mais genuína do ser. Em contraste com "Überwindung" 

(superar), a Verwindung não implica uma sublimação dialética (Aufhebung) nem um "deixar para trás" do passado 

metafísico; trata-se de uma forma de abordar a metafísica que reconhece sua persistência, ao mesmo tempo que 

busca ir além dela. 

Um termo introduzido por Heidegger em filosofia, o termo Verwindung. Verwindung é a palavra que 

Heidegger usa, aliás raramente, (numa página de Holzwege, num texto de Vortrage und Aufsatze e 

sobretudo no primeiro dos dois textos de Identitat und Differenz) para indicar algo análogo à 

Ueberwindung, a separação ou ultrapassagem, mas que se distingue dela porque não tem nada de 

Aufhebung dialéctica, nem do <<deitar para trás das costas>> que caracteriza a relação com um 

passado que já não tem nada a dizer-nos. Ora, é justamente a diferença entre Verwindung e 

Ueberwindung que pode ajudar a definir o <<pós>> de pós-moderno em termos filosóficos. (Vattimo, 

1987, p. 131) 

Ao integrar a crítica feminista à filosofia de Vattimo, uma koiné relacional se torna possível, pois Vattimo 

reconhece a importância da desconstrução das estruturas rígidas e autoritárias que limitam a subjetividade humana, 

inclusive a feminina. A ideia de que não há uma verdade única, mas uma multiplicidade de interpretações, pode ser 

aplicada ao feminismo como uma maneira de expandir as perspectivas sobre a mulher e sua vivência, reconhecendo 

a diversidade de experiências e identidades que compõem o feminino. Essa abordagem filosófica favorece uma 

reflexão profunda sobre as formas como a opressão patriarcal é naturalizada, não apenas na religião, mas também 

na filosofia, e oferece as ferramentas necessárias para questionar e reinterpretar essas construções, dentro da 

Verwindung. 

Aqui podemos pensar como a imagem feminina do Espírito persiste na tradição cristã, seja na mística, seja 

na iconografia, refletindo tentativas históricas de articular uma divindade que incorpore dimensões femininas e 

andróginas. Sob a perspectiva da crítica feminista, tal representatividade confronta o patriarcado teológico, ao 

mesmo tempo em que revela os limites de sua apropriação dentro de estruturas hierárquicas ainda marcadas pelo 

androcentrismo. A noção heideggeriana de Verwindung, entendida como “desvio crítico” ou superação de 

determinismos históricos, permite interpretar esses vestígios simbólicos como possibilidades de desconstrução das 

normas patriarcais, abrindo espaço para novas leituras da divindade que não subordinem o feminino ao masculino. 

Nesse sentido, a hermenêutica atua como instrumento crítico, ao revelar as tensões entre tradição e inovação, 

expondo a necessidade de superar representações dicotômicas de gênero e problematizando a construção simbólica 

da soberania divina, permitindo que a interpretação teológica se torne um meio de questionamento das estruturas 

sociais e culturais que historicamente naturalizaram o patriarcado, como relata Rosemary Ruether 

A imagem feminina do Espírito continua a permear a teologia cristã, especialmente entre es-
critores místicos, e também aparece na iconografia cristã. Em um afresco do século XIV, pró-
ximo a Munique, a Trindade é retratada como três figuras emergindo de um tronco comum, 
com um Espírito feminino entre o Pai mais velho e o Cristo mais jovem. Pensadores místicos da 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 49 

Reforma retomam temas do aspecto feminino de Deus, possivelmente influenciados pela Ca-
bala judaica. Uma linha de místicos, de Jakob Böhme no século XVII até o século XIX, especula 
sobre a natureza andrógina de Deus. No século XVIII, os Shakers detalham esse conceito em 
novas escrituras e uma visão messiânica que inclui uma Messias feminina representando a Sa-
bedoria ou o aspecto Materno de Deus. Essas tradições da androginia de Deus e do aspecto 
feminino da Trindade, contudo, não resolvem completamente o problema da imagem exclusi-
vamente masculina de Deus. Algumas feministas cristãs veem que Deus possui características 
maternas ou femininas, bem como masculinas, identificando particularmente o aspecto femi-
nino com o Espírito Santo. No entanto, aceitar a Trindade como composta por duas personas 
masculinas e uma feminina pode simplesmente reproduzir a perspectiva androcentrista, colo-
cando o lado feminino como subordinado. A apropriação feminista do lado feminino de Deus 
dentro dessa hierarquia patriarcal reforçaria estereótipos de gênero. É necessário ir além da 
ideia de um “lado feminino” de Deus, seja ele identificado com o Espírito ou com Sophia-Espí-
rito, questionando a premissa de que o símbolo mais elevado da soberania divina permanece 
exclusivamente masculino. (Ruether, 1983, pp. 59-60) 

A persistência da imagem feminina do Espírito na teologia cristã, seja na mística, seja na iconografia, 

evidencia tentativas históricas de articular uma divindade que incorpore dimensões femininas e andróginas. No 

entanto, como o trecho aponta, a simples inclusão de um Espírito feminino na Trindade ou a identificação do feminino 

com Sophia não rompe integralmente com a lógica patriarcal, podendo até reforçar a subordinação simbólica do 

feminino frente ao masculino. Sob a perspectiva feminista, torna-se necessário ir além da dicotomia masculino-

feminino e questionar a premissa de que a soberania divina permaneça exclusivamente masculina. A hermenêutica, 

aqui, funciona como instrumento crítico capaz de revelar essas tensões simbólicas, permitindo reinterpretar tradições 

e textos sagrados de maneira que o feminino não seja apenas um complemento subordinado, mas uma dimensão 

intrínseca e emancipatória da divindade, promovendo uma reconfiguração da linguagem teológica e da autoridade 

simbólica. 

 

A aplicação do conceito de kénosis no feminismo e a abordagem das teólogas feministas em relação 

à tecnologia e à mortalidade 

A kénosis, termo grego que significa "esvaziamento", tem uma profunda conexão com a teologia cristã, 

particularmente no que se refere ao esvaziamento de Deus na encarnação de Cristo. No entanto, a aplicação desse 

conceito ao feminismo oferece uma nova interpretação do esvaziamento como um processo de libertação e 

transformação das estruturas que oprimem as mulheres. O conceito de kénosis, tal como apresentado por Vattimo e 

aqui, na defesa de aproximá-lo às teólogas feministas: Marta Frascati-Lochhead, Elizabeth Johnson e Rosemary 

Radford Ruether,  sugere que o esvaziamento não é apenas um movimento de perda ou destruição, mas sim de 

transformação, que desafia as verdades absolutas e dá espaço para novas formas de ser. Ao aplicar a kénosis ao 

feminismo, podemos ver o movimento das mulheres não como um processo de simples negação da ordem patriarcal, 

mas como um processo de "esvaziamento" das estruturas de opressão, criando espaços de liberdade e autenticidade 

(Vattimo, 2000; Johnson, 2007). 

Em suas obras, Vattimo explora a secularização e a dissolução das certezas metafísicas como um movimento 

de esvaziamento das verdades absolutas, e esse movimento pode ser relacionado ao feminismo na medida em que 

desafia a construção rígida do feminino que é muitas vezes definida pela sociedade patriarcal. O feminismo, ao 

promover o esvaziamento das normas de gênero e das expectativas sociais, segue uma linha de pensamento que se 

alinha à kénosis, no sentido de que ele busca criar novos espaços de subjetividade e de identidade para as mulheres, 

longe dos moldes pré-determinados e das expectativas rigidamente impostas. 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 50 

As teólogas feministas têm um papel crucial na discussão das implicações da tecnologia e da mortalidade no 

contexto do feminismo contemporâneo. A tecnologia, como uma força que molda tanto as relações sociais quanto 

as identidades individuais, oferece novas possibilidades, mas também levanta questões sobre a construção do 

feminino e a autonomia das mulheres. Teólogas feministas que incorporam a kénosis em seus pensamentos, como 

Rosemary Radford Ruether e Elizabeth Johnson, exploram como a tecnologia pode tanto reforçar quanto desafiar as 

estruturas patriarcais. Elas investigam, por exemplo, como a biotecnologia e os avanços médicos afetam a experiência 

feminina da mortalidade, questionando como o corpo das mulheres é tratado e representado dentro dessas 

tecnologias (Ruether, 1983; Johnson, 2007). 

A relação entre tecnologia e mortalidade, em particular, se conecta com a teologia feminista ao considerar 

como as mulheres lidam com questões existenciais, como a morte, a vida e o sofrimento, muitas vezes de maneira 

diferente dos homens, devido às construções sociais e culturais que as posicionam de forma desigual na sociedade. 

A kénosis, nesse contexto, oferece uma metáfora poderosa para entender como as mulheres podem resistir às 

imposições sociais, esvaziando as expectativas rígidas e transformando a própria experiência de ser mulher, tanto na 

vida quanto na morte. A proposta feminista é, então, de uma espiritualidade e uma ética de resistência que busquem 

esvaziar as construções que limitam o potencial feminino, ao mesmo tempo em que abrem espaço para novas formas 

de ser e de experimentar a existência. 

 

Conclusões 

A análise das teólogas feministas e sua relação com a filosofia de Vattimo revela uma interseção profunda 

entre a crítica feminista ao patriarcado e a hermenêutica de Vattimo, especialmente no que tange ao conceito de 

kénosis. Ao explorar a noção de autoesvaziamento, a kénosis se apresenta como um movimento essencial para o 

feminismo contemporâneo, pois desafia as estruturas hierárquicas dominantes, permitindo que as vozes femininas, 

muitas vezes silenciadas, possam emergir e serem ouvidas. 

É possível reinterpretar o sacrifício cristão a partir de uma perspectiva de kénosis ligada à experiência das 

mulheres. Historicamente, ele foi visto por muitas como apagamento social, pela exclusão de espaços públicos, e 

pessoal, pelo confinamento doméstico que limitou seus desejos e possibilidades.  

A kénosis pressupõe liberdade pessoal e autenticidade, fortalecendo a dignidade e valorizando o amor vivido 

de forma plena. Aplicada à vida social, exige o desapego das construções culturais patriarcais e a criação de novos 

modos de existir, capazes de promover realização pessoal e comunitária para todos. 

Vattimo, ao integrar a ideia de niilismo com kénosis, propõe uma interpretação que não só reflete a 

dissolução das certezas metafísicas, mas também revela uma abertura para a pluralidade. Esse entendimento nos 

leva a refletir sobre o feminismo como um projeto emancipatório que, ao mesmo tempo, deve lidar com as questões 

de poder, identidade e tecnologia, reconhecendo suas próprias limitações históricas e a fragilidade das construções 

metafísicas que o sustentam. 

A kénosis de Jesus não pode ser compreendida como mera submissão dentro da esteira hermenêutica 

Vattimiana, pois consiste em um esvaziamento voluntário do poder, inserido em um projeto redentor que revela 

humildade ativa e capacidade transformadora, e não passividade ou coerção. Tradicionalmente, o esvaziamento de 

Maria tem sido interpretado como submissão feminina, porque a teologia histórica associa o divino ao masculino e 

reduz o feminino a papéis de obediência ou dependência. No entanto, a hermenêutica crítica permite reconhecer 

que essa leitura é culturalmente construída, e não intrínseca à experiência de Maria. Sob a perspectiva do 

pensamento fraco de Vattimo, a fragilidade do ser e a dissolução de hierarquias oferecem uma chave interpretativa 

para perceber que tanto Jesus quanto Maria participam da kénosis, exercendo poder justamente através do 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 51 

esvaziamento. O “sim” de Maria ao plano divino, longe de ser submisso, constitui um ato de liberdade ética e 

existencial, capaz de gerar uma nova realidade. A diferença na interpretação entre a kénosis do Filho e a de Maria 

decorre, portanto, de preconceitos históricos de gênero, da bioética institucional e da associação cultural do 

masculino com o divino. Assim, a hermenêutica pós-moderna e a abordagem de Vattimo possibilitam reler a kénosis 

como um ato transformador e emancipatório, aplicável igualmente ao feminino e ao masculino, sem reduzir o “sim” 

da mulher a uma forma de submissão, reconhecendo nele a potência ética e existencial que caracteriza a ação divina 

e humana em sintonia com o plano redentor. 

A reflexão aqui proposta evidencia uma assimetria significativa na leitura teológica da kénosis: enquanto 

Jesus, ao se esvaziar, é interpretado como alguém que se faz fraco para desestabilizar os poderosos e subverter 

hierarquias, Maria, embora participe de um ato igualmente radical de entrega, não recebe uma leitura equivalente 

de poder ou subversão. A Mãe de Deus, mesmo em seu gesto de “sim” ao projeto divino, historicamente foi 

interpretada sob a lente patriarcal, em que a fragilidade feminina é associada à submissão e ao aniquilamento, e não 

à transformação ou à ação ética e política. Essa discrepância revela como o imaginário teológico construído em torno 

do masculino como divino limita a projeção de poder na experiência feminina, reduzindo o potencial emancipatório 

de figuras femininas centrais na narrativa cristã. Nesse sentido, a hermenêutica contemporânea, especialmente a 

influenciada pelo pensamento fraco de Vattimo, permite reescrever essas leituras: a fragilidade de Maria pode ser 

reinterpretada como um ato de liberdade, intercessão e força ética, equiparando seu “esvaziamento” à kénosis do 

Filho, mas sem depender da validação masculina ou da associação ao poder tradicional. Tal abordagem não apenas 

ressignifica Maria, mas evidencia a necessidade de revisitar criticamente as interpretações patriarcais que 

marginalizam o feminino dentro da tradição teológica, oferecendo espaço para uma leitura que valorize sua potência 

transformadora e simbólica. 

A crítica ao essencialismo, como apontado por feministas, também deve ser encarada à luz de um possível 

niilismo, que, em vez de ser uma ameaça ao feminismo, pode ser encarado como uma oportunidade de renovação, 

onde a destruição das velhas estruturas permite a emergência de novas formas de pensar e agir. No entanto, essa 

transição exige uma constante vigilância, já que a tentação de reconstruir fundamentos metafísicos, como se vê em 

alguns movimentos feministas, pode ser uma forma de retroceder nas conquistas alcançadas. 

A obra de Rosemary Ruether exemplifica, contudo, muitas dessas teólogas não abordam de forma explícita 

a questão da tecnologia, algo que, segundo Vattimo, não pode ser ignorado, dado o impacto profundo da tecnologia 

na cultura global e nas dinâmicas de poder contemporâneas. 

A questão da mortalidade também aparece de maneira diferenciada nas obras analisadas. Enquanto Vattimo 

tenta evitar a vulnerabilidade das mulheres, almejando garantir um futuro metafísico Ruether aborda a mortalidade 

de maneira mais radical, reconhecendo as limitações das construções metafísicas e propõe um feminismo que abraça 

sua própria parcialidade. 

A interpretação de Vattimo sobre a emancipação no final da modernidade sugere que o feminismo, assim 

como outros movimentos contemporâneos, deve lidar com a dissolução do pensamento metafísico de maneira 

ambígua, aceitando suas limitações históricas e, ao mesmo tempo, resistindo à tentação de reverter essa dissolução 

em busca de uma estabilidade metafísica. Nesse sentido, a kénosis se torna não apenas uma prática de 

autoesvaziamento, mas também um movimento de intercessão, onde diferentes perspectivas femininas podem se 

unir para promover a emancipação e a justiça social. 

Por fim, integrar a hermenêutica de Vattimo à teologia feminista oferece uma maneira de repensar as 

relações de poder, destacando a historicidade e a fragilidade das identidades femininas. A kénosis, portanto, não se 

trata apenas de uma rejeição das estruturas de dominação, mas de um convite à escuta e ao diálogo entre diferentes 

perspectivas, em um esforço conjunto para construir um mundo mais inclusivo e justo. Em última análise, essa 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 52 

abordagem nos permite vislumbrar um futuro onde a pluralidade e a equidade não são apenas aspiradas, mas 

efetivamente realizadas nas esferas social, política e religiosa. 

O artigo explicita que o caminho para um feminismo pós-metafísico está aberto no interior do contexto do 

enfraquecimento do ser, conforme proposto por Vattimo. Trata-se do horizonte no qual as realidades, antes 

sustentadas por pretensões universais e absolutas, se dissolvem em fábula, abrindo espaço para interpretações 

plurais, contingentes e historicamente situadas. Nesse sentido, o feminismo pós-metafísico não se ancora em 

fundamentos rígidos, mas se afirma na mobilidade e na fluidez dos sentidos, constituindo-se como prática crítica 

capaz de questionar hierarquias e oferecer novas possibilidades de compreensão do feminino na pós-modernidade e 

que abre interstícios cruciais para analisar a relação entre a teologia feminista e a filosofia de Vattimo, com foco na 

aplicação do conceito de kénosis e sua relevância para a crítica das estruturas patriarcais pós-modernas. Para tanto, 

buscamos explorar como as teólogas feministas, através de suas obras, podem se alinhar com a hermenêutica 

vattimiana, especialmente no que diz respeito ao niilismo, à tecnologia e à mortalidade, temas fundamentais para a 

emancipação das mulheres na pós-modernidade. Nesse contexto, a crítica às estruturas patriarcais e a integração de 

novas formas de pensamento, como as que propõem Vattimo e as teólogas feministas, oferecem uma base sólida 

para a criação de um feminismo mais dinâmico, que se adapta às mudanças sociais e culturais, ao mesmo tempo em 

que desafia as velhas narrativas de opressão e subordinação. 

Essa abordagem teórica contribui para o feminismo contemporâneo ao propor novas maneiras de pensar a 

autonomia, a identidade e a experiência feminina, ao mesmo tempo em que mantém um compromisso com a justiça 

social, a igualdade e a dignidade humana. O feminismo, então, não é mais visto como uma luta contra uma única 

estrutura de poder, mas como uma luta pela transformação contínua de todas as formas de opressão, levando em 

consideração a multiplicidade de experiências e perspectivas que compõem a complexa realidade das mulheres no 

mundo moderno. 

 

A análise das obras de teólogas feministas, como Rosemary Ruether e, revelam a diversidade de respostas 

do feminismo à dissolução das estruturas metafísicas, sendo que a aplicação da noção de kénosis se mostrou central 

para a reflexão crítica sobre as relações de poder e identidade. Vattimo, ao enfatizar a importância do niilismo como 

"única oportunidade", ajudou a destacar como o feminismo pode se beneficiar de uma postura de 

desfundamentação, que não apenas enfraquece as estruturas patriarcais, mas também promove uma abertura para 

a pluralidade de perspectivas e ações femininas. 

A questão da tecnologia, que foi abordada por algumas das teólogas analisadas, mas não de forma 

sistemática, merece maior atenção em estudos futuros. Vattimo nos mostra que a tecnologia é uma força de 

desfundamentação que pode ser usada para desmascarar as visões de mundo dominantes. Embora o feminismo 

tenha se beneficiado da tecnologia de comunicação, como demonstrado na emergência da consciência feminista 

global, a reflexão crítica sobre o impacto da tecnologia em nossas identidades e relações sociais é um campo ainda 

pouco explorado pelas teólogas feministas e poderia ser um foco importante para futuras investigações. 

Além disso, a abordagem da mortalidade nas obras analisadas revela a necessidade de um feminismo que 

reconheça suas limitações e fragilidade, sem recorrer à ilusão de uma permanência metafísica. Embora algumas 

teologias busquem garantir a sobrevivência de uma identidade feminina metafísica, outras, como Rosemary Ruether, 

mostram uma disposição para aceitar a finitude e a parcialidade do pensamento feminista. Esse reconhecimento 

pode ser um ponto central para a construção de um feminismo mais radical e realista. o "esvaziamento" — sugere 

uma abertura ao Outro, uma disposição à vulnerabilidade e à renúncia ao poder dominante. Esse esvaziamento ecoa 

o "pensamento fraco" de Vattimo, que propõe o abrandamento de estruturas rígidas e absolutas, inclusive dentro do 

discurso religioso. A koiné (como linguagem e comunhão) de Vattimo pode, então, ser compreendida como um 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 53 

movimento hermenêutico inclusivo, no qual as vozes antes marginalizadas, como as experiências e perspectivas 

femininas, têm espaço para ressignificar o sagrado, o ético e o espiritual. 

Ao dialogar com as teologias feministas, Vattimo revela a possibilidade de uma espiritualidade pós-metafísica 

que rompe com padrões de gênero opressivos, explorando uma ética da alteridade e da diferença. Essa integração 

entre kénosis e koiné pode propor um caminho hermenêutico em que as narrativas femininas não só enriquecem a 

compreensão religiosa, mas também desafiam e transformam as tradições. Em última instância, a koiné vattimiana 

em diálogo com a kénosis de gênero lança luz sobre uma teologia que se fundamenta em relações de igualdade, 

comunhão e empatia — promovendo um espaço em que o feminino se reconcilia com o divino por meio de uma 

linguagem que privilegia a pluralidade e a diferença. 

Pauta-se uma ética relacional, de contingência, de superação contínua e rememorada, onde o ser não é mais 

objetivamente dado e não mais fundamentado em um “Deus absoluto metafísico”. 

Por fim, ainda ficam lacunas para investigações e compreensões futuras para estudos que se aprofundem na 

integração da filosofia Vattimiana com outras correntes filosóficas contemporâneas, especialmente aquelas que 

discutem a tecnologia, a identidade e a política. Além disso, seria interessante investigar como a teologia feminista 

pode se relacionar com o pensamento pós-estruturalista e o movimento ecoteológico, de forma a criar novas formas 

de pensar a emancipação feminina, mais alinhadas com os desafios contemporâneos e pós-modernos. A relação entre 

feminismo, teologia e filosofia continua sendo um campo fértil para o desenvolvimento de uma crítica radical e 

transformadora, capaz de enfrentar as dinâmicas de poder que ainda perpassam as esferas sociais e religiosas, 

elucidando que as teologias da kénosis estão revelando que a imanência é tão potencializadora quanto as 

perspectivas de transcendência que caem nas tentações metafísicas e de universalidade absoluta. 

 

Referências Bibliográficas 

FRASCATI-LOCHHEAD, M. Kenosis and Feminist Theology: The Challenge of Gianni Vattimo. Albany: State University 
of New York Press, 1998. 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 3. ed. Petrópolis: 
Vozes, 1997. 

GEBARA, Ivone. Filosofia feminista: uma brevíssima introdução. São Paulo: Edições Terceira Via, 2017. 

HEIDEGGER, M. Being and time. Translated by J. Stambaugh. Albany: State University of New York Press, 2010. 

JOHNSON, E. A. Quest for the living God: Mapping frontiers in the theology of God. New York: Continuum, 2007. 

NIETZSCHE, F. A gaia ciência. Tradução: Antonio Carlos Braga. São Paulo: Lafonte, 2017. 

NIETZSCHE, F. Thus spoke Zarathustra. Translated by T. K. S. Macmillan. Oxford: Oxford University Press, 2006. 

RUETHER, R. R. Sexism and God-talk: Toward a feminist theology. Boston: Beacon Press, 1983.  

VATTIMO, G. Adeus à verdade. Tradução de João Batista Kreuch. Petrópolis, RJ: Vozes, 2016. 



Hermenêuticas do feminino em diálogo: uma koiné entre Gianni Vattimo e autores da Teologia da Kénosis 

 
 

 

Caderno Teológico | Curitiba | v 10 | n 1 | jan./jun. | 2025 

                 54 

VATTIMO, G. A Idade da Interpretação. In: ZABALA, Santiago (org.). O futuro da religião: solidariedade, caridade e 
ironia. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2006. 

VATTIMO, G. A religião: o seminário de Capri. São Paulo, SP: Estação Liberdade, 2000. 

VATTIMO, G. A sociedade transparente. Tradução de Carlos Aboim de Brito. Capa de Edições 70, 1989. 

VATTIMO, G. A Tentação do Realismo. Tradução de Reginaldo Di Piero. – Rio de Janeiro: Lacerda Ed.: Instituto Italiano 
di Cultura, 2001. 

VATTIMO, G. Crer que se crê: é possível ser cristão apesar da igreja? Tradução de Klaus Bruschke. Petrópolis, RJ: Vozes, 
2018a. 

VATTIMO, G. Não ser Deus: uma autobiografia a quatro mãos. Tradução de Federico Carotti. Petrópolis, RJ: Vozes, 
2018b. 

VATTIMO, G. O fim da modernidade. Niilismo e hermenêutica na cultura pós-moderna. Tradução: Editorial presença, 
Lisboa, 1987. 

 


