Artigo Cientifico DOI: https://doi.org/10.7213/2318-8065.10.01.p66-77

CADERNO TEOLOGICO -

Religiao, democracia e direitos humanos PUCPRESS

A mistica? crista primitiva: estudo das praticas
magicas na religiao popular crista.

The early Christian mysticism: study of magical practices in popular Christian

religion.

Anna Flavia de Almeida Figueiredo [
Sdo Bernardo do Campo, SP, Brasil
Universidade Metodista de Sdo Paulo: Sdo Bernardo do Campo

Como citar: FIGUEIREDO, Anna Flavia de Almeida. A mistica cristd primitiva: estudo das praticas magicas na religido
popular cristd. Caderno Teoldgico, Religido Democracia e Direitos Humanos, Curitiba: Editora PUCPRESS, v.10, n. 1, p.66-
77, jan./jun, 2025. DOI: https://doi.org/10.7213/2318-8065.10.01.p66-77

Resumo

O presente artigo propde a analise de alguns papiros cristdos preservados nos Papiros Magicos Gregos, um conjunto de
documentos de origem egipcia datados dos primeiros séculos da Era Comum. Esses textos oferecem uma visdo da
religiosidade popular cristd primitiva, destacando suas prdticas sincréticas e misticas. O estudo busca evidenciar os
costumes magicos da fé popular cristd, frequentemente marginalizados pelo racionalismo académico e pela narrativa
consolidada da ortodoxia cristd. Buscando superar a abordagem linear sobre as origens do cristianismo, este estudo propde
uma leitura mais plural e dinamica da construcdo das crencas cristas primitivas.

Palavras-chave: Religiosidade crista popular. Cristianismo primitivo. Magia. Papiros cristdos. Amuleto.

INeste trabalho, entende-se ‘mistica’ como a experiéncia de contato direto e intimo com o divino, ndo restrita a visdes extaticas ou éxtases contemplati-
vos, mas estendida a praticas cotidianas em que o sagrado se manifesta de forma tangivel, como ocorre nos amuletos analisados. Diferentemente de uma
concepgdo estritamente institucional ou dogmatica da fé, a mistica aqui observada é popular, sincrética e ritual, revelando uma religiosidade que, ao

conjugar férmulas, simbolos e objetos, aproximava o fiel do poder sobrenatural.
(a) Mestranda em Estudos da Religido na Universidade Metodista de Sdo Paulo (UMESP), onde realiza pesquisa com
apoio da CAPES. Graduada em Teologia pela UMESP (2023), integra o grupo de pesquisa Rastros — Memodrias e

Tradigdes Cristas e Judaicas, cadastrado no CNPq. anna.figueiredo@hotmail.com

Caderno Teoldégico | Curitiba | v 10 | n'1 | jan./jun. | 2025 66


https://doi.org/10.7213/2318-8065.10.01.p66-77
mailto:anna.figueiredo@hotmail.com
https://periodicos.pucpr.br/cadernoteologico/index
https://doi.org/10.7213/2318-8065.10.01.p66-77
https://www.pucpress.com.br/

A mistica crista primitiva: estudo das praticas magicas na religido popular crista.

Abstract

The present article proposes an analysis of some Christian papyri preserved in the Greek Magical Papyri, a collection of
Egyptian documents dating from the first centuries of the Common Era. These texts provide insight into Early Christian
popular religiosity, highlighting its syncretic and mystical practices. This study seeks to shed light on the magical customs of
popular Christian faith, which have often been marginalized by academic rationalism and the established narrative of
Christian orthodoxy. In an effort to move beyond a linear approach to the origins of Christianity, this research proposes a
more plural and dynamic interpretation of the construction of Early Christian beliefs.

Keywords. Popular Christian Religiosity. Early Christianity. Magic. Christian Papyri. Amulet.

Introdugao

Em cada religido é possivel identificar diferengas cruciais entre a forma como a religido em questdo foi
institucionalizada, tornando-se oficial, e a forma como ela estabeleceu-se no imagindrio e nas praticas cotidianas dos
homens e das mulheres que contribuiram para o seu desenvolvimento. Ainda que uma nova crenga surja, sendo
resultado de variadas interagGes socioculturais, ela nunca destréi totalmente as crengas e ritos que existiam
anteriormente. Pelo contrario, alguns desses costumes se mantém firmes e, ao invés de desaparecerem
completamente, ganham novos contornos ao serem absorvidos pelas novas expressdes de fé com o passar do tempo.
Com o cristianismo nao foi diferente.

O cristianismo, como o conhecemos hoje, tem origens ainda insuficientemente exploradas, e possui raizes
que se estendem para além da narrativa consolidada pelos estudos classicos, alcangando fontes mais profundas e
complexas. No entanto, é possivel ampliar essa compreensdao superando os limites impostos pelo racionalismo
académico por meio da andlise de documentos como os Papiros Magicos Gregos (Papyri Graecae Magicae),
organizados e publicados pelo alemao Karl Preisendanz no século XX. Dentro dessa cole¢do, Preisendanz identificou
textos que, apesar de evidenciarem claras influéncias das religides da época, sdo caracterizados por invocagGes a
divindades e santos cristdos. Esses documentos, conhecidos como papiros cristaos, oferecem um novo caminho para
a compreensdo das praticas religiosas dos cristdos dos primeiros séculos EC.

A partir do estudo desses textos e de outras descobertas sobre a religiosidade popular cristad primitiva, torna-
se evidente que, assim como outras culturas do mundo antigo estavam profundamente imersas no universo da magia,
as comunidades cristds também compartilhavam dessa realidade. Reconhecer a importancia da magia para os
primeiros cristdos significa também reconhecer um aspecto historicamente negligenciado pelos estudos do
cristianismo: a religiosidade popular cristd era sincrética e plural, incorporando elementos madgicos e crencas
populares. Este estudo busca apresentar um recorte sobre a vivéncia da fé cristd entre as classes mais baixas do
Império Romano, um grupo que, ao que tudo indica, manteve caracteristicas dos cultos de mistério?. Essas praticas
eram particularmente comuns nas areas rurais, onde o cristianismo teve suas primeiras expressées antes de ganhar
forga nos centros urbanos.

Para esta investigacdo, trabalharemos com papiros cristdos localizados dentro do corpus dos Papiros Magicos
Gregos, em especial os exemplares de Oxirrinco e documentos hoje guardados em cole¢ées museoldgicas. A escolha
ndo é aleatdria: sdo textos que mencionam de forma clara figuras centrais do cristianismo, como Jesus, Maria, anjos,

2Chamam-se ‘cultos de mistério’ as religides iniciaticas da Antiguidade, sobretudo no mundo greco-romano, mas também com influéncias egipcias, persas
e asiaticas, caracterizadas por rituais secretos de iniciagdo, praticas simbdlicas e transmissdo reservada de conhecimentos esotéricos. Em geral, esses
cultos prometiam aos iniciados algum tipo de salvacdo, regeneragdo espiritual ou imortalidade, além de uma experiéncia de transformagdo pessoal.
Exemplos classicos incluem os Mistérios de Eléusis, os cultos de Dioniso, isis, Mitra e o Orfismo, dentre outros. Para discussdes mais detalhadas sobre
cultos de mistério, ver “Cultos de Mistério: Dionisio e as origens ocultas do cristianismo” (Junior, 2017).

Caderno Teoldégico | Curitiba | v 10 | n'1 | jan./jun. | 2025 67



A mistica crista primitiva: estudo das praticas magicas na religido popular crista.

santos, em meio a formulas e simbolos que misturam tradigdes. A leitura parte de uma analise histdrica e textual,
cruzando referéncias patristicas com estudos contemporaneos sobre religiosidade popular. Mais do que isolar
palavras, interessa-nos observar a materialidade desses amuletos, o modo como eram usados e o que podem nos
revelar sobre o cotidiano de quem os portava. Naturalmente, ha limites, ja que nem tudo é datdvel com precisdo,
nem sempre é possivel reconstruir o contexto exato. Ainda assim, os fragmentos que resistiram ao tempo langam luz
sobre uma experiéncia de fé onde praticas rituais, férmulas e objetos faziam parte de uma mesma rede de sentido.

Cristianismo enquanto religido popular

Quando falamos de “religido popular cristd”, é importante reconhecer que nos referimos a um aspecto do
cristianismo ainda pouco explorado. Embora saibamos muito pouco sobre a vida cotidiana dos primeiros cristdos, os
fragmentos de documentos disponiveis atualmente nos permitem compreender que a religiosidade popular crista
era diversificada e plural, tendo contato com as mais variadas expressdes de fé dentro do Império Romano. Esse
periodo da histdria é frequentemente lembrado pela representac¢do da elite, sobre tudo pelos imperadores romanos,
cujas narrativas predominam nos registros histéricos. No entanto, conforme Nogueira explica, essa elite representava
apenas 1% da sociedade da época e, nos primeiros estagios do cristianismo, incluia poucos ou nenhum cristdo (2018,
p. 50). Desde sua origem na Palestina, entre os anos 30 e 40 EC, e sua subsequente disseminagdo pelos dominios do
Império Romano, a fé cristd desenvolveu-se principalmente entre as classes mais baixas. Embora relatos de
conversodes de oficiais romanos e lideres judaicos existam dentro do canon biblico (At 10,1-48; 13,6-12; 16,25-34; Lc
8,3; At 6,7 e etc.), essas narrativas, mesmo quando consideradas histdricas, sdo proporcionalmente muito menores
em comparagdo com as conversdes entre o povo comum (At 2,41 e etc.).

Essa realidade é frequentemente ignorada pelo fundamentalismo, o que resulta na ocultacdo de uma
caracteristica essencial do desenvolvimento da fé crista: ela cresceu entre camadas populares, como camponeses e
escravos, que traziam consigo elementos das mais variadas tradigdes religiosas. Para estudar o protocristianismo
como religido popular, é preciso reconhecer que, assim como as demais religiGes da época, o cristianismo passou por
processos de sincretismo, nos quais elementos de outras tradigdes eram absorvidos e reinterpretados a medida que
a fé se desenvolvia. Isso é evidente em praticas magicas documentadas no cotidiano dos cristdos primitivos. Embora
a ortodoxia rejeitasse essas praticas, como evidenciado no canon biblico (At 8,14-25; 13,6-12; Gl 5,19-21; Ap 21,8;
22,5) e pelos Pais da lIgreja (Tertuliano, Irineu e Agostinho) 3, Hans Dieter Betz (1986) argumenta que elas
permaneceram populares, pois grande parte da populagdo se recusava a abandonar completamente seus ritos e
encantamentos. So a partir do século XIX é que os materiais sobre praticas magicas cristds comegaram a ser estudados
sistematicamente. Neste artigo, analisaremos alguns documentos que apresentam claras referéncias as crencas
cristds, incluindo instrugbes para praticas e objetos magicos, com o objetivo de oferecer um recorte da experiéncia
mistica e sincrética da religiosidade crista primitiva.

Praticas magicas no cotidiano

A descoberta dos Papiros Magicos Gregos (Papyri Graecae Magicae, ou PGM, como usaremos de agora em
diante), um compilado de textos de teor magico provenientes do Egito, sendo a maior parte dos textos produzidos
entre os séculos Il e V EC, nos permite compreender como os cristdos primitivos se relacionavam com a magia. Esses
textos consistem em instrugdes para amuletos e encantamentos destinados a protec¢do, salde, sucesso e cura, além

3Tertuliano rejeitou a magia em diversas obras, denunciando-a como uma pratica diabdlica, na obra Apologeticum (Apologia), capitulo 22, ele escreve
sobre os demodnios como os responsaveis por inspirar a idolatria e a magia. Irineu de Lion condenou a magia principalmente em seu combate ao
gnosticismo, especialmente na obra "Contra as Heresias" (Adversus Haereses). Ele criticava as seitas gnoésticas por utilizarem praticas magicas e ocultas,
que muitas vezes faziam parte de suas crengas. Agostinho também associava a magia ao engano demoniaco. Em sua obra "A Cidade de Deus" (De Civitate
Deij), ele argumenta que os deménios utilizam a magia como forma de enganar os seres humanos e desvia-los de Deus (livro 8, capitulo 19).

Caderno Teoldégico | Curitiba | v 10 | n'1 | jan./jun. | 2025 68



A mistica crista primitiva: estudo das praticas magicas na religido popular crista.

de feiticos amorosos e eréticos, entre outros. Embora ndo seja possivel afirmar com certeza se os encantamentos
eram efetivamente reproduzidos, sua existéncia atesta a crenga em uma conexdo com o sobrenatural que poderia
ser manipulada por meio de férmulas magicas. Quanto as instrucdes para a confec¢do dos amuletos, Paulo Nogueira
nos esclarece de que se trata da férmula executada, sendo a materializagdo da magia (2020, p.32). Eram escritos em
pequenos pedacos de papiro que deveriam ser atados ao corpo, ou guardados em locais especificos. Como as religides
de mistério eram conhecidas por seu sincretismo, com divindades de diferentes religides sendo cultuadas e invocadas,
os PGM refletem essa caracteristica em sua composicdo, com influéncias de outras culturas, em especial a egipcia,
grega e judaica. Entre as entidades invocadas, encontramos Hermes-Toth, Afrodite, Zeus, Abrasax, Sabaot, Adonai,
lao e, em alguns casos, Jesus.

Em sua colecdo dos PGM, Karl Preisendanz (Preisendanz et al., 2001) identificou 24 textos no corpus dos
PGM que podem ser classificados como “papiros cristdos”, por apelarem a Jesus, Maria, a Trindade e aos anjos. Esses
textos seguem a férmula dos PGM, mas adaptam a invocagdo a cosmovisao monoteista crista, transformando-se em
oragles e peticdes que, geralmente, resultavam em amuletos portados pelos suplicantes. Nogueira nos aponta uma
diferencia¢do entre um amuleto cristdo de um ndo cristdo, afirmando que

no caso de um amuleto cristdo, temos a invocagdo do “Senhor, Todo-Poderoso” (...). Diferentemente
dos feiticos dos PGM, ndo encontramos referéncias a elementos materiais, como ervas, plantas,
penas, etc. Caso houvesse a prescri¢do desses elementos, eles deveriam ter sido usados na confecgdo
do amuleto. Portanto, essa é uma diferenca importante a considerar entre as prescrigdes e receitas
para magia e os amuletos. Estes Ultimos ja sdo um passo a frente no processo, ja sdo artefatos magicos
poderosos prontos, ou quase prontos, uma vez que ainda podem se fazer necessarias oragdes, gestos
(sinal da cruz), e o atar do amuleto junto ao corpo. Também podemos entender a auséncia de mais
entidades evocadas devido ao monoteismo cristdo, o que ndo impede que santos, anjos ou diferentes
nomes de Deus sejam invocados (Nogueira, 2020, p. 33).

Segundo Manuel Garcia Teijeiro, a confec¢ao de um amuleto exigia a realizagdo de rituais especificos, onde
as palavras deveriam ser pronunciadas corretamente e o propdsito do objeto definido com precisdo, pois qualquer
falha poderia invalidar sua eficacia (1994, p. 323). Nesse sentido, os amuletos funcionavam como "magia do corpo"
(Nogueira, 2020, p. 31), sendo usados fisicamente como protecdo e como lembranca tangivel do poder sobrenatural.

E importante ressaltar que neste estudo, optamos por ndo fazer uma distincdo rigida entre magia e religido,
como é costume na historiografia classica, uma vez que os préprios cristdos primitivos pareciam ndo fazer essa
separacdo (Nogueira, 2018, p. 62). Em vez disso, consideramos que praticas magicas e religiosas estavam
profundamente interligadas na experiéncia cotidiana dos cristaos primitivos.

Ainda que existam passagens no canon cristdo que condenem praticas magicas, como a narrativa de Simao,
0 mago (At 8,9-24), ou as exortagdes de Paulo (Gl 5,19-21), é importante destacar que a distingdo entre magia
permitida e magia proibida se trata de uma construgdo posterior, consolidada pela ortodoxia. Entre os cristdos
populares, certos ritos, béngdos, oragdes, reliquias e amuletos eram percebidos como formas legitimas de acessar o
poder divino, enquanto outras praticas, geralmente associadas a rivais ou hereges, eram condenadas. Assim, quando
afirmamos que ndo havia uma separacdo rigida entre religido e magia no cotidiano dos primeiros cristdos, refiro-nos
a essa realidade sincrética, na qual o que hoje chamamos de magia era, muitas vezes, parte organica da fé.

A) P4 — Papiro de Oxirrinco 1077 (cf. POxy. 8, 1911)

(Palavras em colunas formando varias cruzes e cercando o busto de uma pessoa.) Evangelho curativo
segundo Mateus. E Jesus andou por toda a Galileia, ensinando e pregando o evangelho do Reino, e

Caderno Teoldégico | Curitiba | v 10 | n'1 | jan./jun. | 2025 69



A mistica crista primitiva: estudo das praticas magicas na religido popular crista.

curou toda enfermidade, e toda debilidade, e toda doenga entre o povo. E espalhou-se a fama dele
por toda Siria, de forma que traziam a ele todos os que tinham doengas, e Jesus as curou (Martinez;
Romero, 1987, p. 396, tradugdo nossa).
Andlise
Segundo a orienta¢do do amuleto, as palavras deveriam ser escritas em colunas formando varias cruzes e o
papiro dobrado vérias vezes até aparentar a forma de um rosto. Nao é possivel afirmar se seria o rosto da pessoa a
guem o amuleto pertencia ou uma representacdo de Jesus. Aqui, as palavras sdo as mesmas de Mt 4,23-24 indicando
a fé do dono do objeto nos milagres realizados por Jesus. Trazer esse versiculo junto ao corpo, era uma forma de, por
justaposicdo, tanto fisica quanto simbdlica, evocar o mesmo poder com o qual Jesus curou os enfermos por toda a
Galileia. O suplicante provavelmente acreditava que, assim como Jesus havia curado doencas e afastado todo tipo de
enfermidade anteriormente, ao evocar essa passagem do Evangelho, o mesmo poder poderia alcan¢a-lo. Paulo
Nogueira também realiza uma andlise desse amuleto em seu artigo Prdticas mdgicas no cristianismo primitivo (2020),
onde discorre sobre o uso do sumdrio de Mt 4,23-24 em um objeto magico. Enquanto seu uso literario visava
demonstrar o poder do milagreiro e realizar transigdes na narrativa,

no uso da magia, e do amuleto especificamente, no entanto, o sumario atende a outra necessidade: a
de relatar e evocar agGes de poder em poucas palavras, de forma exemplar. A referéncia a curar
doenca/enfermidade é citada 4 vezes, e numa delas de forma repetitiva, artificial. Nada disso é
gratuito. Trata-se de concentrar poder por meio de palavras sobre o objeto que toca o corpo do que
pede protecdo. E um tipo de exegese material do texto (2020, p. 36).

B) P5a — Papiro de Oxirrinco 924 (cf. POxy. 6, 1908)

Guarde e proteja Aria do frio que dura o dia todo, do frio diurno e do frio noturno, da febre aguda na
cabega. Isto serd feito com bondade e completamente. Primeiramente, de acordo com sua vontade e
segundo a fé dela, pois ela é escrava do Deus vivo; para que seu nome seja absolutamente glorificado.
[Pelo] poder de Jesus Cristo, Pai, Filho, Mae, Espirito Santo (alfa e 6mega) e Abrasax (Martinez;
Romero, 1987, p. 397, tradugdo nossa).
Andlise
Abrasax, € um dos nomes de divindade que mais aparece nos pergaminhos, e é também encontrado
constantemente em textos gndsticos. Também era gravado em algumas gemas chamadas de Pedras de Abrasax, que
eram usadas como amuletos (Cf. Figura 1). E curioso observar o tom das palavras do conjuro®. A ordem de protecdo
é dada no imperativo: “guarda e protege”, ao mesmo passo que parece haver uma tentativa de aproximar a vontade
de Deus (a quem o amuleto se destina) ao fazer mencdo de sua indole bondosa através de uma sutil manipulagdo:
“isso fards com benevoléncia e completamente de acordo com sua vontade em primeiro lugar”; além de se colocar
como uma serva humilde, portanto, digna de receber a cura pela vontade de Deus. A mengao as figuras do Evangelho
possui uma interessante particularidade: evocar a “mae”, além de Abrasax, sugere uma fé gndstica da suplicante, isso
porque ndo era comum que os cristdos ortodoxos fizessem uso do termo, diferente dos cristdos gndsticos que
veneravam a Deusa Mae (Pagels, 1989, p. 49).
Figura 1 — Classificacdo iconografica: Gema magica. Material: Jaspe verde. Datagdo provavel: Século Il
Procedéncia: The British Museum. Dimensdes: 1,5 x 1,2 x 0,4. Anverso: Abrasax usando uma armadura, com cabega
de galo e serpentes como pés. Cabeca virada para a esquerda e um chicote em sua mao direita. Brago esquerdo

“A palavra refere-se a uma férmula ritual de palavras, geralmente pronunciada em voz alta, destinada a invocar, ordenar ou persuadir uma forga espiritual
ou divina a agir em favor de quem o profere. Nos contextos analisados, o conjuro é, ao mesmo tempo, suplica e comando, pois combina a humildade do
pedido com a autoridade simbdlica de quem acredita poder mobilizar o sobrenatural por meio da palavra escrita ou falada.

Caderno Teoldégico | Curitiba | v 10 | n'1 | jan./jun. | 2025 70



A mistica crista primitiva: estudo das praticas magicas na religido popular crista.

inferior escondido atras de um escudo redondo. Obverso: inscri¢do de seis linhas com os dizeres “CABAW / ABPACA=
/ AAONEA / BAANAGA / ABAAAP / OYPIZY” Tradugdo: Sabadth, Abrasax, Adonai, Ablanathanalba (palindromo).

Fonte: Die Magischen Gemmen im Britischen Museum (2001).

C) P5b — Papiro de Oxirrinco 1151 (cf. POxy. 8, 1911)

Afasta-se, espirito odiado; Cristo estd perseguindo vocé. Vocé foi pego pelo Filho de Deus e pelo
Espirito Santo. Deus da piscina probatica, salve sua escrava loania, filha de Anastasia, também
conhecida como Eufemia, de todos os males. [...] Senhor (cruz) Cristo, Filho e Palavra do Deus vivo,
aquele que cura todas as doengas e todo sofrimento, cura e cuida também de sua escrava loania, filha
de Anastasia, também conhecida como Eufemia, e rejeita e afasta toda a febre e todos os estados
febris [...]. Pego a intercessdo de Nossa Senhora, a Mae de Deus e dos gloriosos arcanjos e do sagrado
Apostolo e Evangelista e tedlogo Jodo; e de S3o Sereno e S3o Filéxeno e de S3o Victor e de Sdo Justo
e de todos os santos; porque invoquei seu nome, Senhor Deus, o milagroso e glorioso e terrivel para
seus inimigos (Martinez; Romero, 1987, p. 398, tradugdo nossa).
Andlise
Nesse amuleto, Cristo é invocado como “o deus da piscina probatica”, fazendo referéncia a cura do paralitico
no tanque de Bethesda (Jo 5.1-14). Ha também a invocacdo a outras personagens dos Evangelhos e quatro santos®,
que provavelmente sdo martires cristdos da época, como é o caso de S3o Justo, um martir do século Il que foi
canonizado pela Igreja Crista. O forte apelo comunitdrio representa um pedido de ajuda a toda a hierarquia celestial.
Quanto a Filéxeno, por mais que ndo haja registro de martires ou santos com esse nome, um dos titulos atribuidos a
Zeus era justamente Zeus Filéxeno, como padroeiro da hospitalidade e dos estrangeiros (Sissa; Detienne, 1990, p.
176). loania mencionada como uma escrava, muito provavelmente era estrangeira, o que sustenta a crencga de que
Fildxeno é uma referéncia a Zeus Filéxeno e ndo a um santo cristdo. A condi¢do social da escrava enfatizada no
amuleto também reflete na gravidade de sua suplica, ja que o uso do objeto pode indicar um recurso desesperado
para alguém de baixa posicdo social e sem acesso a tratamentos convencionais da época, assim como também pode
indicar que a mulher se colocava em uma posicao de total submissdo a Deus, crendo que ele se sentiria responsavel
por seu bem-estar e saude. O conteldo do conjuro segue um padrdao comum em amuletos cristdos, combinando
cita¢des biblicas (como o prélogo de Jo 1,1-3) com invocagdes e pedidos especificos. A referéncia ao termo “palavra”

SEnquanto S&o Justo é um martir reconhecido do século Il, ndo ha registros histéricos detalhados sobre os outros santos citados, o que pode indicar figuras
menos conhecidas ou regionais.

Caderno Teoldgico | Curitibba | v 10 | n1 | jan./jun. | 2025 71



A mistica crista primitiva: estudo das praticas magicas na religido popular crista.

(logos) nao apenas reforga a dimensao divina de Cristo como curador, mas também conecta o pedido ao papel central
do Logos na criagdo e na manifestacdo do poder divino.

D) P5¢c; d — ¢c) Amuleto do Museu Egipcio do Cairo, numero 1069 e d) Papiro 1176 do Museu Briténico

¢) Venha ao meu socorro, das garras do cachorro (...) dos chifres de touros selvagens (...) com meus
irmdos no meio da assembléia, vou cantar para vocé, meu... e dos martires que testificaram (...)
Sabbatio, Probatio, Estevdo, Ciriaco, com as oragdes deles (...) oh bem, salve sua escrava de todas as
doengas de seu corpo e resgate-a de toda a fraqueza da alma, pelo nome do Senhor. A salvagdo (...)
do Deus vivo ". Como muitos tentaram dar uma explicacdo ordenada sobre os fatos totalmente
verdadeiros entre noés. "Livro da origem de Jesus Cristo". No inicio, havia a Palavra e a Palavra foi
dirigida a Deus e Deus era a Palavra. S3o Focas®, Santo Mercurio’, guardem seu escravo. (Cruz)

d) Gléria ao Pai e ao Filho e ao Espirito Santo, agora e para sempre pelos séculos dos séculos. Tenho
por escudo ao Filho Unigénito: Afasta de mim todo mal, toda calamidade, o Sangue de Cristo protege
aquele que o carrega (Martinez; Romero, 1987, p. 398-99, tradugdo nossa).

Andlise

Nesse texto vemos como o proprio sangue de Cristo era interpretado como um amuleto poderoso e invisivel,
que concederia protegdo e socorro aquele que o clamasse, além de reforgar a ideia de que o sacrificio de Jesus ofe-
recia prote¢ao espiritual e fisica. Temos também uma interessante formula: a invocagao a divindade, o pedido de
protecdo, e caso o pedido fosse atendido, uma promessa: “vou cantar para vocé”. Essa “troca” prometida pelo supli-
cante demonstra como o pedido nao seria “gratuito”, mas a divindade seria recompensada com louvor e adoragdo
pelo bem que faria: “venha ao meu resgate, das garras do cachorro (...) dos chifres de touros selvagens (...) com meus
irmaos no meio da assembléia, vou cantar para vocé”. Portanto, ha uma invocagdo, o pedido de libertagdo e a pro-
messa. Essa invocacdo é dirigida a martires novamente, acompanhado de novo pedido de socorro. O apelo aos mar-
tires pode indicar a crengca em uma “rede celestial” de intercessores, caracteristica comum em amuletos cristdos. A
mengao as escrituras sustenta a legitimidade do amuleto: Sl 22,22 “com meus irmdos no meio da assembléia, vou

AN

cantar para vocé”, Evangelhos de Mateus e Lucas (livro da origem de Jesus Cristo), e o livro de Jodo: “no inicio havia

a Palavra...”. H4d novamente o costume de colocar o dono do objeto em uma posi¢ao de humildade diante dos santos
e divindades a quem o apelo se direciona. No amuleto 5d, a frase ‘pelos séculos dos séculos’ tem um caréter escato-
légico, sugerindo uma visdo de protecao eterna e transcendental.

E) P13 — Papiro 10263 do Museu Egipcio do Cairo

Eu te invoco, Deus do céu e Deus da terra e Deus dos santos através de seu sangue, que nos traz a
plenitude do séculos; Tu, que veio ao mundo, e quebrou o casco de Caronte, que veio através de
Gabriel, no ventre de Maria, a Virgem, que nasceu em Belém e foi criado em Nazaré, que foi
crucificado... pois a cortina do Templo rasgou por si mesma, o que ressuscitou dos mortos no tumulo,
no terceiro dia de sua morte apareceu na Galileia e subiu para o alto dos céus. O que tem a sua
esquerda inumeras miriades de anjos e de igual forma, tem a sua direita iniUmeras miriades de anjos,
gue clamam a uma so voz, e por trés vezes “Santo, Santo, o Rei do universo, os céus estdo cheios de
tua divindade, aquele que abre caminho no vento” [...]. Os principados e os poderes e os governantes
mundiais das trevas, seja espirito imundo, seja o demonio que cai nas horas da metade do dia, seja
resfriado, seja febre, ou calafrios, ou mal tratamento por parte do homem, ou poder do adversario:
n3do tenham poder contra sua imagem, pois foi formada pela mao da divindade, porque tua é toda a

5Um martir cristdo do século IV, conhecido como protetor de marinheiros e agricultores.
’Um soldado romano e martir cristdo do século Ill.

Caderno Teoldégico | Curitiba | v 10 | n'1 | jan./jun. | 2025 72



A mistica crista primitiva: estudo das praticas magicas na religido popular crista.

forga, oh misericérdia do mundo, o que exerce poder pelos séculos (Martinez; Romero, 1987, p. 403-
04, tradugdo nossa).

Andlise

O texto do amuleto, relativamente longo (o que nos levou a ndo o traduzir em sua totalidade), enfatiza a
glorificacdo de Jesus como Senhor universal e Rei divino. Suas descricbes remetem ao Apocalipse de Jodo,
especialmente no louvor dos anjos que clamam “Santo, Santo, o Rei do universo”. Essa referéncia ndo apenas glorifica
Jesus, mas também sugere uma conexado com a liturgia cristd antiga, como o Sanctus da celebragdo eucaristica. A
repeticdo dos feitos de Jesus — sua encarnagdo, morte, ressurreicdo e ascensdo — reforga a superioridade divina de
Cristo diante de inimigos fisicos e espirituais. Essa auséncia de separagdo entre fisico e sobrenatural reflete a visdo de
mundo do cristianismo primitivo, no qual eventos terrenos eram interpretados como manifestagdes de forgas
espirituais. O texto também apresenta um teor sincrético, como evidenciado pela referéncia a Caronte, o barqueiro
do submundo na mitologia grega. Ao “quebrar o casco de Caronte”, Jesus é retratado como aquele que venceu e
destruiu o dominio da morte, reafirmando a fé crista na ressurreigdo como vitdria final. Essa assimilagdo de um
simbolo helénico reforca o triunfo do cristianismo sobre as crencas pagas, reinterpretando-as dentro de sua prépria
narrativa. Outro aspecto relevante é o tom imperativo do texto. O suplicante, embora se apresente como “servo” ou
“escravo”, utiliza comandos para direcionar a divindade. Essa combinag¢do de submissdo e autoridade é caracteristica
tanto de textos mdgicos quanto de oragdes cristas antigas, refletindo uma dinamica em que o reconhecimento da
soberania divina legitima a reivindicagao de prote¢ao. Por fim, o amuleto integra elementos de proteg¢do contra forgas
malignas e doencas, representando Jesus como o Senhor que domina tanto sobre os “principados e potestades” (Ef
6,12) quanto sobre enfermidades e adversidades humanas. A universalidade do poder de Jesus é enfatizada pelo
dono do amuleto, que apela a sua intervengdo como garantia de seguranca e justica.

F) P16 — Papiro da Colegdo de G. F. Zereteli

(Cruz). Santissima Trindade, Santissima Trindade, Santissima Trindade. Através dos santos martires eu
oro ao Senhor. Pois 0 anjo n3do esta alheio ao nosso sofrimento; esse prova que Teoddsio tem um
cardter tiranico. Eu sofri todas as adversidades gragas a sua condigdo tiranica, sem obter ajuda, exceto
a forga de Deus e nosso testemunho através dos assuntos. E por isso busco reflugio em ti e chorando
eu olho para tua santidade para contemplar teu poder. Quanto mal me fez! Entdo remova todos os
males que eu sofro por causa disso. Senhor, ndo olhe mais para ele. Nem o ajude como eu lhe disse
antes, Teoddsio, nem me deixes a mim; porque tu és o Unico Senhor, o Unico Deus no Filho e no Pai e
no Espirito Santo e pelos séculos dos séculos. Amém, amém, amém, amém. Senhor, Senhor, Senhor...
(Martinez; Romero, 1987, p. 406, traducdo nossa).
Andlise

Este papiro apresenta caracteristicas que merecem analise cuidadosa. O teor do amuleto sugere uma oragao
de suplica por socorro e misericordia, indicando que o suplicante passava por um periodo de perseguicdo. Embora
nao haja evidéncias suficientes para afirmar que o texto tenha um contexto politico, o fato de o inimigo ser nomeado
"Teoddsio" e descrito como tirdnico —termo comumente usado para lideres politicos — levanta essa possibilidade. Se
considerarmos que o amuleto pode estar se referindo a uma perseguicao religiosa ou politica, o nome "Teoddsio"
poderia ser uma referéncia ao imperador Teoddsio | (379—395 EC) ou Teoddsio Il (408-450 EC). Historicamente,
Teoddsio | foi um dos responsaveis por transformar a fé cristd na religido oficial do Império Romano, consolidando a
ortodoxia nicena como oficial (Guerras, 1992, p. 155-57). A ortodoxia nicena rejeitava praticas religiosas consideradas

Caderno Teoldégico | Curitiba | v 10 | n'1 | jan./jun. | 2025 73



A mistica crista primitiva: estudo das praticas magicas na religido popular crista.

pagas, cultos de mistério e elementos misticos. Entre os grupos perseguidos estavam os gnésticos, arianos, donatistas
e maniqueus, considerados hereges por suas crencas divergentes. Caso o amuleto esteja se referindo a perseguicao
religiosa contra os cristdos gndsticos — bem como feiticeiros, astrélogos e pagdos, ele pode estar relacionado as
medidas repressivas de Teoddsio | contra essas tradi¢des (Guerras, 1992, p. 158). As politicas anti-heréticas foram
mais tarde compiladas e sistematizadas sob Teoddsio Il no Cédigo Teodosiano (Codex Theodosianus — 438 EC) e nas
Novelas Teodosianas (Novellae Constitutiones), que incluiam decretos desde Constantino. Essas leis proibiam
reunides de hereges, ordenavam a queima de seus livros e, em alguns casos, impunham penas severas, incluindo o
exilio e execugoes.

[...]Proibimos todos os hereges de realizar assembleias ilegais dentro das cidades. Se as facg¢des
tentarem fazer algo, ordenamos que sua loucura seja banida e que sejam expulsos dos préprios muros
das cidades, para que as igrejas catdlicas em todo o mundo possam ser restauradas a todos os bispos
ortodoxos que mantém a fé nicena (Pharr et al., 1952, p. 451, tradugdo e grifos nossos).

Copia de uma Carta Imperial Sagrada. Ordenamos que os contagios poluidos dos hereges sejam
expulsos das cidades e expulsos das vilas. Nenhuma oportunidade estara disponivel para eles para
quaisquer reunides, de modo que em nenhum lugar uma corte sacrilega de tais homens possa ser
reunida. Nenhum conventiculo, publico ou oculto sera concedido a perversidade de tais pessoas como
retiros para suas falsas doutrinas (Pharr et al., 1952, p. 454, tradugdo e grifos nossos).

Se, de fato, apds a publicagdo formal desta ordem, esses hereges forem apreendidos em qualquer
cidade qualquer que seja ou for provado que entraram em qualquer casa com o propdsito de realizar
seus ritos supersticiosos, seus bens serdo confiscados e eles préprios sofrerdo a pena suprema. A casa
na qual eles entraram da maneira supracitada sera anexada ao fiscal sem demora, a menos que tais
hereges sejam imediatamente expulsos pelo mestre ou pela dona da casa e denunciados as
autoridades. Ordenamos que os livros que contém a doutrina e a matéria de todos os seus crimes
sejam imediatamente procurados e produzidos, com a maior astlcia e com o exercicio da devida
autoridade, e eles serdo consumidos com fogo imediatamente sob a supervisdo dos juizes. Se por
acaso qualquer pessoa for condenada por ter escondido qualquer um desses livros sob qualquer
pretexto ou fraude qualquer que seja e por nao ter entregado, ele saberd que ele proprio sofrera pena
de morte, como um retentor de livros nocivos e escritos e como culpado do crime de magia (Pharr et
al., 1952, p. 456, traducdo e grifos nossos).

Sendo assim, o texto do amuleto pode ser de alguém que se sentia perseguido por um governante tiranico,
possivelmente Teodésio | ou Il, clamando a divindade por justica e protecdo. No entanto, sem mais evidéncias diretas,
permanece a duivida sobre se a referéncia a "Teoddsio" diz respeito a um imperador especifico ou se poderia
simbolizar um governante opressor genérico, ou mesmo um cidaddo comum. Se considerarmos que alguns dos
papiros cristdos analisados neste estudo possuem caracteristicas gndsticas e misticas, é possivel que este amuleto
tenha pertencido a um cristdo de uma vertente ndo ortodoxa, possivelmente perseguido. Embora Teoddsio | e
Teoddsio Il tenham se convertido ao cristianismo e apoiado a ortodoxia nicena, o cristianismo no periodo continuava
fragmentado. Divergéncias sobre a natureza de Cristo, por exemplo, levaram a conflitos internos, resultando na
perseguicdo de grupos como gndsticos, arianos, donatistas e maniqueus. Se o amuleto ndo estiver se referindo a uma
perseguicao religiosa ou politica, mas sim a um conflito pessoal, a figura de "Teoddsio" pode representar um opressor
especifico, que o suplicante acreditava estar sendo favorecido por Deus. Isso pode ser compreendido a partir da frase:
“...Senhor, ndo olhe mais para ele. Nem o ajude como eu lhe disse antes...”. Essa declaragdo sugere que o dono do

Caderno Teoldégico | Curitiba | v 10 | n'1 | jan./jun. | 2025 74



A mistica crista primitiva: estudo das praticas magicas na religido popular crista.

amuleto acreditava que Deus havia concedido prote¢do ou béngdos a Teoddsio em resposta a oragles anteriores,
mas agora o suplicante deseja que essa ajuda seja retirada. Além disso, a repeticdo de "Senhor, Senhor, Senhor" e
"amém, amém, amém, amém" é um elemento significativo. Essa estrutura é comum tanto em oragdes liturgicas
cristds quanto em textos magicos da época. A repeticdo poderia ser usada como uma maneira tanto de intensificar o
pedido, potencializando sua eficacia espiritual, quanto como uma forma de expressar o desespero do suplicante,
enfatizando sua situacdo de sofrimento. Como se trata de uma oracgdo escrita, carregada junto ao corpo, o amuleto
parece ter sido feito com o objetivo de ser uma protecdo contra Teoddsio e suas perseguicoes.

Cristianismo(s) primitivo(s)

O teor sincrético e mistico dos amuletos analisados neste estudo sugere que os adeptos dessas praticas ndo
pertenciam a vertente da fé cristd que se tornou ortodoxa. Pelo contrdrio, eram marginalizados até mesmo entre as
proprias comunidades cristas. O uso de itens magicos e de elementos de origem paga, como a invocagao a divindade
Abrasax, indica que alguns cristdos primitivos acreditavam que sua fé ndo se limitava a ora¢des, mas também envolvia
objetos imbuidos de poder.

Os amuletos que analisamos mostram que os cristdos primitivos estavam em constante contato com a mis-
ticidade da fé. Para eles, a espiritualidade englobava o sobrenatural, e praticas misticas ofereciam acesso a esse po-
der. A repeti¢cdo de palavras corretas e o uso de objetos magicos eram entendidos como meios de atrair a atengao
divina e garantir ndo sé protecgao espiritual, mas também determinados beneficios que eram especificados nos amu-
letos.

A observagdo dos papiros cristdos sugere que os usudrios desses objetos pertenciam, em sua maioria, as
classes mais baixas, como escravos e servos, assim como cristdaos que ndo eram aceitos pela prépria ortodoxia crista.
Os textos encontrados nos PGM, foram elaborados ao longo de séculos, e mostram que as praticas magicas resistiram
longamente as persegui¢des. Perseguicdes essas que sao relatadas até mesmo no canon biblico. No livro de Atos dos
Apdstolos, encontramos narrativas que vilanizam magos, cultos de mistério e praticas populares de magia, evidenci-
ando o esfor¢o da ortodoxia em eliminar tais elementos do cristianismo (8,9-25; 13,6-12; 19,18-20).

O objetivo deste artigo ndo é debater as razdes pelas quais a magia foi perseguida pela ortodoxia crista e
pelo Império Romano, mas sim compreender a abertura de uma parcela dos cristdos a magia e que a presenca da
misticidade na experiéncia cristd primitiva foi um fator significativo, mesmo que seja ainda pouco explorado pelos
estudos sobre protocristianismo. A diversidade dessas praticas reforg¢a a ideia de que o cristianismo nao se desenvol-
veu de forma singular. Como Paulo Nogueira observa: “ndo temos qualquer certeza sobre quando o Cristianismo
passa a ser visto como uma religido independente do Judaismo” (2018, p. 29). Portanto, assim como Nogueira, con-
sideramos que, devido a auséncia de um consenso sobre as origens do cristianismo e a diversidade de grupos cristdos
que expressavam sua fé de maneiras distintas, é necessario que ao pensar em protocristianismo, reconhegamos sua
pluralidade.

Conclusdao

A leitura dos papiros cristdos revela que a pratica da magia e o uso de amuletos ndo eram considerados
incompativeis com a fé por determinados grupos cristdos da época. Pelo contrdrio, esses objetos parecem ter sido
uma extensdo da crenca em Jesus, refletindo a necessidade de legitimar seus feitos sobrenaturais ao referencia-los
em itens magicos. A pluralidade da religiosidade cristad pode ser observada ao notarmos que a presen¢a de magia nas
expressOes de fé de alguns cristdos foi sistematicamente negligenciada — e, possivelmente, apagada de forma

Caderno Teoldégico | Curitiba | v 10 | n'1 | jan./jun. | 2025 75



A mistica crista primitiva: estudo das praticas magicas na religido popular crista.

intencional. Essa hipdtese se sustenta quando analisamos os esfor¢cos da ortodoxia cristd e de seus lideres para
condenar praticas magicas e objetos de poder, classificando-os como idolatria e seus praticantes como hereges. Dessa
forma, fica evidente que algumas expressées de fé cristd foram perseguidas e suprimidas, tornando essencial a
recuperac¢ao dessa memoria para aprofundarmos a compreensao do cristianismo enquanto cultura e religido popular.

A analise dos papiros, nos permite avangar na compreensdo de como os cristdos primitivos ndo estavam
isolados das tradigcGes religiosas que os cercavam, além de n3o terem abandonaram completamente os costumes e
crengas que mantinham antes de sua conversdo ao cristianismo. Um exemplo claro disso é a adaptacdo de praticas
magicas das religides pagds nos amuletos cristdos. As férmulas utilizadas na confeccdo desses objetos seguem o
mesmo padrdo estrutural dos encantamentos presentes nos PGM. Isso também se manifesta na ideia de que uma
oracdo simples ndo seria suficiente, sendo necessario que o amuleto fosse amarrado junto ao corpo, tornando-se
parte do suplicante. Dessa forma, os amuletos ndo eram objetos passivos, mas exigiam uma interag¢do ativa com seu
portador — um conceito amplamente presente nas tradigdes politeistas, como ja destacamos anteriormente.

Outro elemento central nessas praticas era a repeticdo das palavras. Esse recurso ndo pode ser interpretado
como um simples detalhe, pois a repeticdo era fundamental nos contextos magicos e religiosos da época. No caso
dos amuletos cristdos, ainda ndo sabemos se a repeti¢do funcionava como nos cultos de mistério, onde o ato de
repetir frequentemente levava ao transe e a conexdo mistica com o divino. E mais provavel que, nos amuletos
cristdos, a repeticdo servisse para reforgcar o poder do objeto e legitimar os milagres de Cristo, frequentemente
mencionados mais de uma vez em um mesmo texto. Essa repeticdo poderia ter diversas fungdes, entre elas: reforgar
a fé do portador, criar um vinculo mais profundo com o poder espiritual invocado e afirmar a autoridade do nome de
Jesus ou da Trindade. Nos Papiros Magicos Gregos, por exemplo, a repeticdo de nomes divinos visava amplificar o
poder do encantamento, e algo similar pode ter ocorrido no cristianismo, adaptado a cosmovisdo monoteista. Além
disso, a repeticdo dos milagres de Cristo pode ser interpretada como uma forma de afirmacgao teoldgica, reforgando
a superioridade de Jesus como fonte de poder e protecdo. Outro aspecto interessante é a forma como os comandos
eram formulados no texto. Como destacamos anteriormente, os textos possuem um tom manipulativo, ainda que de
forma sutil. Ao mesmo tempo que o portador do amuleto se coloca em condigdo de subserviéncia, ele também ordena
que a divindade atue em seu favor. Isso sugere que existia a crenga de que os objetos magicos, as palavras proferidas
e os ritos realizados podiam influenciar a vontade divina.

A partir de nosso estudo, fica claro que os antigos cristdos compreendiam que o espiritual estava diretamente
ligado ao material e que um podia exercer influéncia sobre o outro. Assim, aquilo que era desejado no plano fisico
podia ser requerido na esfera espiritual — fosse uma cura fisica ou uma protecdo contra inimigos. Lidar com as
questdes terrenas da mesma maneira que se lidava com problemas de ordem espiritual sugere que o cristdo primitivo
nao fazia diferenciagdo entre o que era estritamente natural do que era sobrenatural; tudo estaria interligado. Essa
visdo holistica é caracteristica do pensamento religioso antigo, onde as a¢des humanas e os fendmenos naturais eram
frequentemente interpretados como reflexos de forgas espirituais. Essa perspectiva demonstra como o cristianismo
primitivo integrava elementos de cura, protecdo espiritual e fisica e vitéria cdsmica em um Unico sistema de crenca.

Ainda ha muito a se avangar nos estudos sobre protocristianismo, mas acreditamos que descortinar a
influéncia mistica na religiosidade cristd € um passo essencial para esse avanco. Investigar as classes mais baixas do
cristianismo primitivo oferece um novo recorte sobre o desenvolvimento da tradigdo crist3, evidenciando o didlogo
dos cristdos com os cultos de mistério e outras religides politeistas da época. Isso reforga a ideia de que o cristianismo
ndo se desenvolveu isoladamente, mas sim como resultado de uma complexa fusdo de tradi¢Ges, crencas e praticas
religiosas.

Caderno Teoldégico | Curitiba | v 10 | n'1 | jan./jun. | 2025 76



A mistica crista primitiva: estudo das praticas magicas na religido popular crista.

Referéncias

BETZ, Hans Dieter (ed.). The Greek Magical Papyri in translation. Including the Demotic Spells. Chicago: University of
Chicago Press, 1986.

GUERRAS, Maria Sonsoles. O imperador Teoddsio e a cristianizacdo do império. Cldssica: revista brasileira de estudos
classicos, [S. I.], p. 155-160, 1992.

JUNIOR, Ruy Rocha. Cultos de Mistério: Dionisio e as origens ocultas do cristianismo. Sdo Paulo: Fonte Editorial, 2017.

NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Narrativa e cultura popular no Cristianismo Primitivo. Sao Paulo: Paulus, 2018.

NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Praticas magicas no cristianismo primitivo: estudo da religidao popular nos
amuletos cristdos. Caminhando, Sdo Bernardo do Campo, v. 25, n. 1, p. 27-45, jan./abr. 2020.

PAGELS, Elaine. The Gnostic Gospels. New York: Vintage Books Edition, 1989.

PREISENDANZ, Karl et al. (Ed.). Papyri Graecae Magicae. Die greiechischen Zauberpapyri. Vol. 1 e 2. Miinchen; Leipzig:
K. G. Saur, 2001.

SISSA, Giulia; DETIENNE, Marcel. Os deuses gregos. Sao Paulo: Cia. das Letras, 1990.

TEIJEIRO, Manuel Garcia. Sobre los papiros magicos cristianos. Salamanca: Helmdntica: Revista de filologia cldsica y
hebrea, v. 45, n.2 136-138, 1994, p. 317-329.

Textos de magia en papiros Griegos. Tradugdo, introdugdo e notas de J.L Calvo Martinez e M2. D. Sanchez Romero.
Madrid: Gredos, 1987.

Theodosian code and novels and the sirmondian constitutions: a translation with commentary, glossary, and
bibliography. Traducdo de Clyde Pharr em colaboragdo com Theresa Sherrer Davidson e Mary Brown Pharr.
Introdugdo de C. Dickerman Williams. Princeton: Princeton Universty Press, 1952.

Caderno Teoldégico | Curitiba | v 10 | n'1 | jan./jun. | 2025 77



