
 
 
ISSN 2318-8065 
Licenciado sob uma Licença Creative Commons 
 
Artigo Científico                                                                                         DOI: https://doi.org/10.7213/2318-8065.07.02.p14-32                     

[a] https://orcid.org/0000-0002-4880-3086 - e-mail: yonnyhogson1985@gmail.com   

 
Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                  14 

 
 

periodicos.pucpr.br/cadernoteologico  

 

Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

Vulnerable bodies, colonized bodies 

Harold Roberto López Romero [a]  

Nicarágua 

  

Como citar: ROMERO, Harold Roberto López. Cuerpos vulnerados cuerpos colonizados. Caderno Teológico, Religião 

Democracia e Direitos Humanos, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 07, n. 02, p. 14-32, mês./mês, 2024. DOI: 

https://doi.org/10.7213/2318-8065.07.02.p14-32 

Resumen 

La violencia simbólica hacia los cuerpos de las mujeres es un tema que puede abordarse desde muchas aristas (bioética, 
religiosa, social, jurídica, política, cultural, mediática, etc.). El tema de la derogación de la ley del aborto terapéutico, nos 
conducirá a   avalar nuestra hipótesis. En este artículo sostenemos que, el pacto realizado entre sectores políticos y 
religiosos en el 2006 en Nicaragua, constituye, hasta el día de hoy, un ejercicio de violencia simbólica y material1  hacia los 
cuerpos de mujeres en estado de gestación. De allí deriva nuestra pregunta: ¿Cómo los pactos2 político-religiosos se 
convierten en mecanismos de apropiación de los cuerpos? 
 
Palavras-chave: aborto terapéutico, fundamentalismo, violencia simbólica, mujeres, cuerpos, pacto, dispositivo.. 

 

 
1 Violencia simbólica y material, explicita una totalidad de violencia no solo dirigida a la actividad subjetiva y conductual del individuo, sino 

también a la apropiación concreta de la totalidad de su ser. 
2 Acuerdo entre dos o más personas o grupos, que los obliga a cumplir una serie de condiciones. 

https://orcid.org/0000-0002-4880-3086
mailto:yonnyhogson1985@gmail.com
https://periodicos.pucpr.br/cadernoteologico/index


Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                15 

 

Abstract 

Symbolic violence towards women's bodies is an issue that can be addressed from many edges (bioethics, religious, social, 
legal, political, cultural, media, etc.). The issue of repealing the law of therapeutic abortion will lead us to endorse our 
hypothesis. In this article we argue that, the pact made between political and religious sectors in 2006 in Nicaragua, 
produces, to this day, the symbolic and material violation of the bodies of women in a state of gestation. This is where our 
question derives: How do political-religious pacts become mechanisms of appropriation of bodies? 

 

Keywords: therapeutic abortion, fundamentalism, symbolic violence, women, bodies, pact, device. 

 

  



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                16 

Introducción 

La abolición del aborto terapéutico3  es un problema de salud pública sumamente grave que atenta contra 

la vida de muchas mujeres en Nicaragua. Este tema es elegido, con la debida sensibilidad, respeto y consideración, 

para visibilizar, que quienes toman las decisiones legislativas en nuestro país, se arrogan el derecho de controlar el 

destino de los cuerpos, y son parte de todo un dispositivo que imbrica no sólo la dimensión legislativa (lo jurídico), 

sino también lo cultural, los imaginarios, lo económico, lo ético, lo social, lo sexual, lo laboral, lo político, y por 

supuesto, lo religioso. 

Partimos, poniendo sobre la mesa de análisis, una pregunta clave sobre categorías como cuerpo y dispositivo, 

luego, una breve panorámica sobre la situación histórico- legislativa del tema en cuestión. Asimismo, puntos de vista, 

y posturas de personas y sectores claves que se pronuncian sobre el tema. Entre notas marginales, se exponen algunos 

conceptos y comentarios que soportan nuestra reflexión. 

Posteriormente, se abordan algunas causas y consecuencias de la prohibición del mismo, y desde esta perspectiva, 

colocamos una experiencia de vida puesta en contexto que nos permitirá visibilizar las consecuencias que el pacto 

produjo sobre la vida de muchas mujeres embarazadas. Seguidamente, se hace mención de algunas acciones 

concretas de sectores políticos y religiosos involucrados en el contexto de la derogación de la ley del aborto, y luego, 

los fundamentos conceptuales explicitados que proponemos para soportar nuestra reflexión. Finalmente se 

entretejen las conclusiones.  

¿Por qué hablamos de cuerpos y de dispositivos? 

Con estos términos nos referimos a los cuerpos de mujeres embarazadas, que intrínsecamente llevan en su 
interior a otros cuerpos (non natos o no nacidos). No aludimos solo al cuerpo físico como tal, sino a toda su 
multidimensionalidad existencial (psíquica y física, y todo lo que de ello se deriva).  Cuerpos de seres humanos 
vulnerados, que, según nuestra concepción, se tornan en espacios de disputa y litigio como los territorios sobre los 
cuales se ejerce dominio, poder y violencia. Como dice Segato (2016): “La víctima es expropiada del control sobre su 
espacio-cuerpo” (p. 38). 

Esta categoría está ligada a la de “dispositivo”, que según Agamben (2011): 

… es todo aquello que tiene, de una manera u otra, la capacidad de capturar, orientar, determinar, 
interceptar, modelar, controlar y asegurar los gestos, las conductas, las opiniones y los discursos de los seres vivos. 
No solamente las prisiones, sino además los asilos… las escuelas, la confesión, las fábricas, las disciplinas y las medidas 
jurídicas, en las cuales la articulación con el poder tiene un sentido evidente; pero también el bolígrafo, la escritura, 
la literatura, la filosofía, la agricultura, el cigarro, la navegación, las computadoras, los teléfonos portátiles y, por qué 
no, el lenguaje mismo. (p. 257) 

 
3 Según el Grupo Estratégico por la Despenalización del Aborto Terapéutico (2007): El aborto terapéutico es un tratamiento médico indi-

cado para interrumpir el embarazo, cuando el feto todavía no puede sobrevivir fuera del útero y se realiza con el único propósito de pro-
teger la salud y la vida de las mujeres, adolescentes y niñas. Se indica cuando: 1. La mujer presenta una enfermedad que puede 
agravarse con el embarazo, incluso hasta poner en riesgo la vida de ella y la del embrión. 2. La salud de la mujer está empeorando 
con el embarazo. 3. La lista de enfermedades que   pueden comprometer la vida y la salud de una mujer durante el embarazo es muy 
amplia, como ejemplo podemos mencionar las más frecuentes: Cáncer de mamas, cáncer cérvico-uterino u otro tipo de cáncer en evolu-
ción, diabetes y leucemia, tuberculosis, rubéola, enfermedades renales severas, como la insuficiencia renal, enfermedades del corazón, 
graves enfermedades de los huesos, enfermedades inmunológicas como el lupus y el VIH. 4. Otra indicación médica para interrumpir el 
embarazo, es cuando el producto o feto trae malformaciones incompatibles con la vida, como el caso en que el feto viene sin cerebro. 5. 
Cuando el embarazo es producto de la violación en mujeres de cualquier edad y en especial en las adolescentes y niñas. 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                17 

Agamben (2011) cita, que dispositivo “nombra aquello en lo que y por lo que se realiza una pura actividad de 
gobierno sin el medio fundado en el ser. Es por esto que los dispositivos deben siempre implicar un proceso de 
subjetivación, deben producir su sujeto” (p. 256). Hay un paralelismo entre “dispositivo” y el concepto teológico 
“economía” que es entendido como: “un conjunto de praxis, de saberes, de medidas y de instituciones cuya meta es 
gestionar, gobernar, controlar y orientar –en un sentido que se quiere útil– los comportamientos, los gestos y los 
pensamientos de los hombres” (Agamben, p. 256). Estos términos, el autor, los vincula teológica y semánticamente, 
pero la única forma de objetivarlos es por medio de sujetos (“cuerpos”). Ninguna economía y ningún dispositivo 
puede existir sin cuerpos, es decir, sin individuos o sujetos. 

Si bien es cierto que, la economía cristiana (del griego oikonomía: manera en que se gobierna la casa) busca 
gobernar y orientar los pensamientos y comportamientos de los seres humanos para su utilidad y bienestar –sin 
ánimo de hacer apología–, hay dispositivos que se orientan a controlar, gobernar y orientar los pensamientos y las 
acciones al margen de todo bienestar y beneficio para los sujetos. Desde esta perspectiva, los sujetos se cosifican, y 
toda cosificación actúa en detrimento de los sujetos, de sus derechos, de sus necesidades, de su identidad, de sus 
virtudes, de su propia voluntad, libertad y autodeterminación. 

Un dispositivo descansa sobre muchos factores, uno de ellos es la ley. Por ejemplo, en tiempos del primer 
siglo en Palestina y Asia Menor (finales del siglo I), se decía, por una parte, que las disposiciones de la ley mosaica 
eran obligatorias para todo judío cristiano convertido (postura judaizante ); otros cristianos, por su parte (no 
judaizantes4), eran laxos en su asunción e interpretación de la ley, puesto que consideraban estar bajo otro 
fundamento: la gracia de Cristo, y añadieron a su praxis cotidiana una serie de disposiciones y normas de vida y 
conducta, en continuidad y discontinuidad con las anteriores. Sin duda, todo esto formó parte de un dispositivo que 
pendía sobre muchos sujetos –hasta hoy– y que reconfiguró sus formas de vida. No obstante, había otra concepción 
de la ley que implicaba no sólo su cumplimento, sino adscribirse, sin más, a todo el aparato legal, institucional, 
administrativo, cultural, cúltico, social, etc., impuesto desde el mundo grecorromano. Bajo este dispositivo, se 
observa otra visión de la vida, del gobierno, de los cuerpos, de sus voluntades, de su libertad y de su valor. Este 
dispositivo vulneraba y colonizaba pueblos y cuerpos, no había forma de distinguir el derecho sobre un territorio 
colonizado que el de un sujeto, ambos eran susceptibles de apropiación. 

Desde nuestra perspectiva, los cuerpos no están al margen de las subjetividades, si así fuese, el cuerpo sería 
un soporte de la individualidad o un componente de la subjetividad. En el pensamiento jurídico actual, el cuerpo es 
trazado desde esta concepción, remiten a fórmulas que evocan una suerte de apropiación material de los cuerpos, 
como cuando se afirma que cada uno es dueño de su cuerpo, como lo es de un vehículo. Por eso el slogan jurídico, 
que cada individuo tiene derecho a la vida, a su integridad psíquica y física, derecho a la igualdad, etc., aun así, aunque 
los derechos antes mencionados permiten instrumentar decisiones en la administración del propio cuerpo, de ello no 
se sigue que el sistema jurídico le reconozca a cada individuo una plena soberanía sobre el cuerpo, vale la pena decir 
que no tenemos cuerpo, somos cuerpo. 

Lo ideal debería ser una promover una información y educación pue promueva autonomía en los sujetos, 
información de sus condiciones y posibilidades, sobre todo, cuando se trata de decidir sobre su propio ser-vida, por 
tanto, el tema del aborto terapéutico debe estar dentro de esta esfera de comprensión. 

 

 
4 Los judaizantes eran un grupo de cristianos judíos en la Iglesia primitiva, que afirmaban ya sea que la circuncisión y la    observancia de la ley mosaica 
eran necesarias para la salvación y, en consecuencia, deseaban imponerlas a los gentiles convertidos,  o que al menos  las consideraban como obligato-
rias para los cristianos judíos. (Enciclopedia Católica Online. https://ec.aciprensa.com/wiki/Judaizantes). 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                18 

 

Un poco de historia. Legislación sobre el aborto terapéutico en Nicaragua  

Antes del año 2006 el Código Penal de Nicaragua, contemplaba la figura jurídica del aborto terapéutico para 

normar el procedimiento a seguir en caso que la mujer embarazada lo requiriese. El Código Penal derogado regulaba la 

figura del aborto terapéutico en su Art. 165: "El aborto terapéutico será determinado científicamente, con la intervención 

de tres facultativos, por lo menos, y el consentimiento del cónyuge o pariente más cercano a la mujer, para los fines legales" 

(Junta Nacional de Gobierno de la República, 1974). En su lugar, la actual Ley 641 o Código Penal, establece:  

Art. 143. Aborto: Quien provoque aborto con el consentimiento de la mujer será sancionado con la pena de uno a 

tres años de prisión. Si se trata de un profesional médico o sanitario, la pena principal simultáneamente contendrá la pena 

de inhabilitación especial de dos a cinco años para ejercer la medicina u oficio sanitario. A la mujer que intencionalmente 

cause su propio aborto o consienta que otra persona se lo practique, se le impondrá pena de uno a dos años de prisión. (La 

Gaceta, N° 84, 6 de mayo de 2008) 

Desde que Nicaragua se proclamó como Estado libre y soberano (1837-1838), fueron redactados los primeros 

Códigos penales en los que se regulaba la figura del aborto. El 24 de septiembre de 1837 la Asamblea Nacional aprobó el 

primer Código Penal en el que se despenaliza el aborto por causa médica5 . No obstante, durante los años de gobiernos 

conservadores (1857-1893) se aprobó una ley penal que sancionó el aborto inducido (1879). Sin embargo, en los artículos 

360 y 361 de esa misma ley, se favoreció una rebaja de la pena cuando se tratare de salvar la vida de la mujer embarazada, 

el único y principal móvil de la acción, era encubrir su fragilidad y se le disminuirá la pena en dos grados si resultare el 

aborto, y no tendrá pena, si éste tuviera efecto (Pérez J. y Pérez D., 2013).  

No fue, sino hasta finales del siglo XIX (1891) que se aprobó un Código Penal en el que se estableció la posibilidad 

de practicar un aborto terapéutico cuando fuere necesario. Según Alonzo y otros (2010) este código: 

…fue sancionado, por el presidente Don Roberto Sacaza, el 8 de Diciembre de 1891. Con éste se lega-

liza la práctica del aborto en Nicaragua en casos de riesgo para la vida de la madre, daños irreversibles 

al embrión o feto o cuando el embarazo fuese fruto de una violación o incesto; para practicarlo, se 

necesitaba el criterio unánime de al menos tres especialistas y el consentimiento de la madre o de un 

familiar de ésta.  (p.17) 

Al triunfo de la Revolución Popular Sandinista (1979), Nicaragua se empieza a gobernar por Decretos hasta 1987, 

año en que entró en vigencia la nueva Constitución, y con relación al tema del aborto terapéutico, y dada la fuerte oposición 

de la Iglesia católica en ese contexto, se buscó la manera que fuesen las organizaciones de mujeres aglutinadas en la 

AMNLAE6  quienes debatieran sobre el tema del aborto terapéutico. Según Pérez, J. y Pérez, D. (2013): 

En el año de las elecciones 1985, las feministas nicaragüenses pidieron al FSLN un plazo para cumplir 

las necesidades efectivas de las mujeres. La respuesta por parte del AMNLAE… fue organizar a casi 

40.000 mujeres para discutir sobre las cuestiones fundamentales que la Revolución todavía no había 

logrado. La cuestión fundamental que salió de casi 6.000 pequeños grupos de debate, fue la legaliza-

ción del aborto que se volvió un argumento de público debate en Noviembre de 1985 en las páginas 

de Barricada, el periódico del partido, donde se presentaron las dos diferentes posiciones, la opinión 

 
5 El artículo 484 decía: “No constituye este delito un aborto procurado de intento por consejo público y con el objeto de salvar la vida de la madre 
6 “Asociación de Mujeres Nicaragüenses Luisa Amanda Espinoza”. Era un grupo de mujeres dentro del Frente Sandinista, que llevaba adelante la causa 

de la emancipación de las mujeres junto con los objetivos de la revolución. 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                19 

del periódico fue clara: aborto legal y anticonceptivos seguros eran necesarios para la salud de las 

mujeres. (p. 54) 

En todo el periodo del gobierno sandinista (1979-1990), el aborto voluntario siguió siendo ilegal y su prác-

tica clandestina fue causa de muchas muertes hospitalarias en nuestro país. Con los gobiernos liberales subsi-

guientes, el de Arnoldo Alemán (1997-2002) y el de Enrique Bolaños Geyer (2002-2007), se gestó la 

reconstrucción de los valores de la familia tradicional (padre, madre, hijos/as) y una campaña para la total pe-

nalización del aborto. Esta campaña de la derecha liberal se apoyó en los principios católicos para construir las 

políticas en el ámbito sexual y reproductivo, tanto que, el gobierno del presidente Bolaños Geyer derogó el 

derecho al aborto terapéutico mediante la ley 603-20067 . Esta derogación, contó con la condescendencia del 

subsiguiente gobierno sandinista. (Pérez, J. y Pérez, D., 2013) 

Con estos antecedentes, se observa lo difícil que ha sido para los gobiernos tomar una “decisión salomó-

nica” que incluya y satisfaga el clamor de las voces de las mujeres afectadas y de los diferentes actores involu-

crados (personal médico especializado, comités de bioética, organizaciones de mujeres, entre otros(as). Al final, 

las decisiones legislativas se asumen al margen de las luchas populares y de criterios científicos, atendiendo a la 

postre, a intereses particulares. 

 

Posicionamientos frente a la derogación de la ley del aborto terapêutico 

El tema del aborto terapéutico en Nicaragua no deja de ser un asunto espinoso de discusión, porque el referente del mismo 
es la vida, realidad que acontece en las mujeres embarazadas. En la práctica de éste, se conjugan y se confrontan, múltiples 
intereses y necesidades vitales. Según algunas autoras como Barrantes y otros (2008): “Esto ha generado una controversia 
en cuanto a los derechos de las mujeres, de los no nacidos y de los médicos al practicar su profesión, percibiéndose una 
parcialización del tema a conveniencia de quien lo discuta” (p. 107). 

Al día de hoy, existen diferentes posturas en cuanto a la práctica del aborto terapéutico en Nicaragua, por ejemplo, las 
autoras antes citadas, aducen que, la práctica de este, no es la única solución para disminuir las muertes maternas, ya que 
estas se producen como resultado de diversos factores. Asimismo, defienden la postura de salvaguardar, en lo posible, la 
vida del no nacido y de la madre, y manifiestan una responsabilidad compartida donde tiene que ver la familia, el Estado y 
la sociedad. Ellas finalmente proponen que: 

…se deben aprobar leyes que estimulen al diálogo para unificar criterios; además, promover la crea-

ción de comités de bioética en los que participen los afectados, las autoridades y el personal asistencial 

del centro, la Iglesia, el Estado y un representante de la comunidad. Dicho comité debe tomar en 

cuenta los principios bioéticos para tomar una decisión lo más correcta posible. Cabe señalar que una 

“Ley de Comité de Bioética para el Aborto Terapéutico” debe ir de la mano con el desarrollo de pro-

gramas y estrategias para abordar las causas y consecuencias de los embarazos de alto riesgo. (Ba-

rrantes y otros, 2008, p. 110)  

 
7 El 26 de octubre fue aprobada por la Asamblea Nacional la Ley N° 603, "Ley de Derogación al Artículo 165 del Código Penal Vigente", la cual entró en 

vigencia el 17 de noviembre de 2006. El texto, ratificado por Bolaños ante la presencia de obispos de la Iglesia católica y pastores evangélicos de este país, 
fue calificado de "de vuelta a la Edad Media para los derechos de la mujer" por Juana Jiménez, líder del Movimiento Autónomo de Mujeres en Nicaragua, 
uno de los grupos más activos en este debate (el mundo es salud. https://www.elmundo.es/elmundosalud/2006/11/20/mujer/1164036226.html) 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                20 

Cabe señalar, que esta es una postura que no echa por tierra la realización de un aborto terapéutico cuando ya se agotaron 
todas las vías posibles de solución. Es decir, que la extracción del producto, según ellas, debe ser la última instancia tras 
agotar todas las posibilidades médicas. Proponen al final de cuentas, un diálogo entre las partes involucradas, esto implica, 
convocar a legisladores, familia, sociedad, comités de bioética, entre otros actores(as), para tomar la decisión de definir el 
alcance de una ley que dé respuesta satisfactoria a esta situación.  

Por otro lado, para Aníbal Faúndes, quien es asesor de la Organización Mundial de la Salud (OMS), la cuestión de la 
prohibición del aborto terapéutico se convierte en un problema de salud pública, ético y de equidad de género: 

…prohibir el aborto terapéutico no es eficaz para defender la vida del feto porque el feto muere junto 

con la madre la mayor parte de las veces, afectando la salud y el bienestar de la familia, particular-

mente de los hijos que ya tenga […] no es ético prohibir la interrupción del embarazo para salvar a la 

madre porque se viola el derecho de la mujer a la vida y el derecho del médico a actuar en defensa de 

la vida de su paciente. El embarazo no deseado y el aborto, no se evitan con una ley, sino promoviendo 

la igualdad de poder entre géneros, la educación en sexualidad, el fácil acceso a información y méto-

dos de planificación familiar y la protección social a la mujer con embarazo no deseado. (OPS/OMS. 

https://www.paho.org/es/nicaragua) 

La jurista María Asunción Moreno, quien es catedrática de Derecho Penal de la Universidad Centroamericana (UCA – 
Nicaragua), adujo, que la postura de los legisladores frente al derecho de la vida, puede derivar en una pena de muerte 
para la madre embarazada. Es decir, que una ley que prohíbe la interrupción del embarazo cuando está en riesgo de muerte 
inminente la madre embarazada, tiene o tendrá consecuencias fatales para ambos (madre-hijo/a). Asimismo, sostiene que 
en las actuales circunstancias: “producir un aborto cuando es lo médicamente indicado acarrea responsabilidad penal por 
acción y no intervenir cuando es lo médicamente indicado acarrea responsabilidad penal por omisión. Una solución 
temporal es intervenir amparado en la eximente de estado de necesidad” (OPS/OMS. https://www.paho.org/es/nicaragua) 

Existe consenso entre especialistas, que la cuestión del aborto terapéutico no es asunto que atañe solo a un sector de la 
población, sino que, corresponde a toda una sociedad e involucra al Estado, a las familias y a especialistas de la salud. 
Asimismo, se observa que no es un asunto que debe tomarse a la ligera, sino que requiere diagnósticos y estudios 
interdisciplinarios a profundidad para entender mejor el fenómeno y dar prioridad a los casos clínicos que potencialmente 
desembocarían en la muerte inminente de la madre. 

Los temas de educación en salud sexual y reproductiva, el acceso a la información, el  aborto  terapéutico   como  derecho  
humano,   la   equidad  de  género  y  la trascendencia del problema a otras dimensiones como la cultura, la religión y las 
ideologías políticas se ponen sobre la mesa de discusión, lo que hace del tema un asunto de carácter complejo que no es 
posible resolverlo mediante la promulgación de una ley que prohíba sin más el aborto terapéutico, no sin antes  dialogar a 
profundidad  con diversos  sectores  sobre  la decisión  definitiva,  en términos  de derechos, éticos, médicos y legales. 

Por otro lado, a partir de la derogación de aborto terapéutico en Nicaragua, derivó en una práctica legislativa que no 
contempló la consulta a los sujetos de derecho según el proceso de formación de la ley 8. De esta forma, al no observar los 

 
8 Según el Artículo 5. Numeral 3. Principios de la Asamblea Nacional contemplados en la Ley 606 o Ley Orgánica del Poder Legislativo de la República de 

Nicaragua. Expresa, en cuanto a la Participación ciudadana: los ciudadanos y ciudadanas participan en el proceso de toma de decisión de la Asamblea 
Nacional, a través del proceso de consulta en la formación de la ley y demás mecanismos previstos en el ordenamiento jurídico. Asimismo, el proceso de 
consulta es de carácter obligatorio y su no observancia puede causar “insuficiencia” en su dictamen, según el Artículo 111 de la misma Ley, que habla: De 
la Consulta:  Durante  el proceso de Consulta y Dictamen,  la Comisión  dictaminadora, expresará por escrito su opinión sobre la viabilidad, diagnóstico y 
aplicación en los aspectos sociales, políticos y el costo y repercusiones económicas del proyecto de ley, decreto, resolución o declaración; el estudio y los 
antecedentes legislativos del derecho comparado y las consultas al órgano u órganos que van a ejecutar la ley, a los representantes y destinatarios de la 
ley o usuarios. La Consulta al órgano u órganos que van a ejecutar la ley, a los representantes y destinatarios de la ley o usuarios es obligatoria y una vez 
aprobado el programa de Consulta será oficializado ante los medios de comunicación con acreditación parlamentaria y estará disponible en el sitio web 
de la Asamblea Nacional. Los resultados obtenidos en el proceso de consulta aportarán al trabajo de la Comisión, y ésta deberá de hacer referencia de las 
personas naturales o jurídicas que hayan sido consultadas en el dictamen. Si estas consultas no fueren realizadas, su falta podrá ser considerada como 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                21 

procedimientos que dispone la ley, esta cae en las “insuficiencias” que la misma ley señala. Dando lugar a cuestionamientos 
desde el origen de la misma, dada su relevancia con relación a sus destinatarios (mujeres embarazadas y no nacidos), lo 
que puede evidenciar intereses particulares, que no brindan una solución satisfactoria al problema del aborto, sino que 
complejizan el mismo. Es por eso que, en el contexto de su gestión, esta ley no gozó de la aceptación de los sectores que 
debieron ser consultados. 

Postura de movimientos feministas locales frente a la prohibición del aborto 
terapêutico 

Frente a la realidad que se gestó con la reforma a la ley penal que regulaba y permitía el aborto terapéutico en 
Nicaragua, diversas voces levantaron su bandera de protesta en contra de esta nueva realidad. Muchos grupos feministas 
consideraron esto como un retroceso en la observancia y cumplimiento de los derechos humanos, sobre todo, de las 
mujeres más vulnerables en Nicaragua. 

El Movimiento Feminista de Nicaragua9  (MFN) compuesto por una serie de agrupaciones que se articulan para 
promover, defender y reivindicar los derechos humanos de las mujeres, desarrollaron campañas “para demandar la 
restitución de esta figura legal, considerada por distintas entidades como un recurso que garantiza la vida de las mujeres, 
cuando se enfrentan a una complicación de salud que pone en riesgo su vida” (Acuña y otros, 2010, p. 8).Todo lo antes 
mencionado nos indica que: las prácticas de discriminación en los espacios religiosos frente a las personas con VIH 
responden tanto a representaciones sociales, culturales, como a un tipo de lectura de la Biblia donde prima una 
interpretación fundamentalista que niega la integralidad humana y refuerza el estigma y la discriminación. 

Asimismo, este movimiento acusaba a los legisladores de modificar la tipificación de los delitos en función de los intereses 
de la Iglesia Católica y de ciertos partidos políticos, comprometiendo los derechos de las mujeres y los niños y niñas. 
(Sandoval, 2002) 

Según el MFN (2016), la penalización del aborto terapéutico se dio en un contexto electoral donde los principales partidos 
políticos (FSLN10 y Alianza Liberal Nicaragüense) difundieron un falso discurso “provida” para congraciarse con líderes de 
iglesias fundamentalistas. La Sociedad de Ginecología y Obstetricia, presentó argumentos científico-éticos irrefutables que 
defendían la necesidad de mantener el aborto terapéutico en la legislación con el fin de para proteger la vida y la salud de 
las mujeres, en un país, que al 2006 presentaba altas tasas de mortalidad materna (125 por 100,000 nacidos vivos); donde 
el 28% del total de embarazos ocurren en niñas y adolescentes menores de 18 años; y donde cada año 35,000 adolescentes 
tienen un embarazo no planificado.  

A partir de la entrada en vigencia de la ley que penaliza el aborto terapéutico, los cálculos realizados por organizaciones 
especializadas en la materia, adujeron: 

…que el número de embarazos esperados para 2006, considerando una tasa de aborto espontáneo de 

10%, sería al menos de 17,410 abortos espontáneos, 0.5 de embarazos ectópicos que corresponde a 

 
causal para declarar el Dictamen como insuficiente en la fase de discusión en Plenario si así lo solicitare cualquier Diputado o Diputada y fuese aprobado 
por el Plenario. Cabe mencionar que estos artículos no fueron reformados 
9 El Movimiento Feminista es una expresión del movimiento social de mujeres de Nicaragua. Las actuales integrantes del movimiento feminista han 

participado como grupo y como personas individuales, en diversos espacios de articulación del movimiento de mujeres/feminista a nivel local, nacional 
e internacional con el propósito de fortalecer las luchas de las mujeres en la defensa de sus derechos. Para conocer más sobre este movimiento y de sus 
organizaciones integrantes puede acceder al sitio web: http://www.movimientofeministanicaragua.org/index.php?option=com_content&view=arti-
cle&id=14&Itemid=26 
10 Frente Sandinista de Liberación Nacional (FSLN). Que corresponde al actual partido de gobierno, dirigido por el presidente Daniel Ortega Saavedra 

(2007-2021) y su esposa Rosario Murillo. Cabe mencionar, que el presidente Ortega y su fórmula, su esposa, Rosario Murillo fueron reelegidos para un 
nuevo mandato (2022-2026). 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                22 

870 embarazos ectópicos; y 0.1% de mola hidatiforme que corresponde a 170 embarazos molares y 

174 complicados con cáncer (0.1%). (Gross, s/f, p.12) 

Esto indica que a medida que crece la población el número de embarazos con posibilidades de desarrollar alguna 
malformación congénita del feto también crece proporcionalmente11 . 

¿Cuáles son los asideros que llevaron a los legisladores y al presidente de la república, a decidir que las mujeres con 
embarazos de riesgo no son titulares del derecho a la vida y deben morir en el intento de generar una nueva vida a costa 
de la propia? ¿Cuáles son las implicaciones éticas en la cuales el personal médico obliga a las mujeres a pasar por situaciones 
extremas de sufrimiento y riesgo, incluso de muerte? Son preguntas que las mujeres de los movimientos feministas hicieron 
al régimen de turno. (MFN, 2016) 

La abolición del aborto terapéutico. Causas y consecuencias 

Algunas organizaciones no gubernamentales identificaron las causas y consecuencias de la abolición de la ley del aborto 
terapéutico. Ellas difundieron por distintos medios las trágicas consecuencias que se suscitaron inmediatamente de la 
derogación de la ley y dejaron de manifiesto a los actores, y los cauces por medio de los cuales, se instituyó y legalizó la 
violencia simbólica y material hacia la corporalidad femenina. 

Para ilustrar lo anterior, referimos la experiencia trágica de Jazmina Bojorge, quien tenía 18 años y fue la primera víctima 
de la alianza entre el fundamentalismo religioso y el oportunismo político. Alianza que hizo posible que el 26 de octubre de 
2006 la mayoría de los diputados y diputadas del parlamento votaran a favor de penalizar el aborto terapéutico. Jazmina 
Bojorge murió porque los médicos no se atrevieron a realizar el aborto que hubiera necesitado para salvar su vida, murió 
tras dos días de peregrinaciones por diversos hospitales del sistema público para que se le realizase un ultrasonido con el 
que determinaría su estado de salud. Este caso puso de manifiesto, como mínimo, dos cosas: Por un lado, las consecuencias 
mortales para las mujeres pobres de la decisión de los y las diputadas, y, por otro lado, las graves deficiencias del sistema 
de salud nicaragüense (Mugarik Gabe, 2007). 

Al parecer, la muerte de Jazmina fue producida por la materialización del pacto político-religioso que puso en marcha, una 
posición rígida y discrecional, bajo un ropaje político-jurídico dando lugar a una decisión que actúa hasta hoy, en detrimento 
de un sector vulnerabilizado (mujeres embarazadas). Es decir, es todo un sistema político-jurídico-religioso (dispositivo) 
que instrumentaliza el derecho, mediado con fines políticos y electoreros, que se articula tomando el control de la vida y 
los cuerpos de las mujeres. (Mugarik Gabe, 2007). 

La propagación del fundamentalismo religioso ha sido una de las consecuencias de 16 años de políticas neoliberales en 
Nicaragua desde 1990, pero también de los tiempos actuales en los últimos periodos sandinistas hasta hoy (2007-2021). 
Muchos sectores religiosos entre ellos, católicos y protestantes, en sus vertientes fundamentalistas, han sido unos de los 
aliados en la construcción de esas políticas. Desde los tiempos de la colonia, el tipo de religiosidad que se ha impuesto en 
Nicaragua, en términos generales, ha sido dogmático, providencialista, y patriarcal. Una religiosidad que impulsa a los 
pobres a aceptar con fatalismo y resignación las injusticias sociales. Una religiosidad que quita la responsabilidad al Estado 
y a la clase política ante la falta de atención sanitaria, educativa y del incumplimiento sistemático de los derechos humanos 
de los nicaragüenses para ponerla en manos de un Dios omnipotente y omnipresente, al que sólo pueden hacérsele 
plegarias esperando que se apiade de nosotros los pecadores en una futura vida celestial. (Mugarik Gabe, 2007). 

Según los movimientos de mujeres, esta religiosidad, junto con el contexto electoral, fue la que utilizaron liderazgos 
influyentes de distintas iglesias para imponer su criterio acerca del aborto terapéutico, en una discusión, que debió ser un 

 
11   La población nicaragüense entre el año 2006 y al 2019 ha crecido en más de un millón de habitantes (2006 = 5,513,763 / 2019 = 6,545,502) (Nicara-

gua, s. f.) 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                23 

debate científico, sosegado y reflexivo. Un debate de salud pública y del ámbito de los derechos humanos, se convirtió en 
una cuestión de dogmas y pecados. 

Acciones de los sectores políticos y religiosos derivadas del pacto 

La iglesia católica y algunas iglesias protestantes, son actores importantes dentro del debate sobre el acceso 

y derecho al aborto terapéutico en Nicaragua. 

Amnistía Internacional (2009) refiere que, debido a que las elecciones de noviembre 2006 se avizoraban muy 

reñidas, los candidatos a la presidencia, dieron franca apertura a las exigencias de sectores fundamentalistas de la 

Iglesia católica y evangélica. Los dos principales partidos políticos (el FSLN y la Alianza Liberal Nicaragüense), 

decidieron escuchar las peticiones de algunos líderes de las iglesias mencionadas. De esta manera, la prohibición del 

aborto terapéutico se convirtió en un tema electoral clave. Los dos principales candidatos, Daniel Ortega Saavedra y 

Eduardo Montealegre, candidato por la Alianza Liberal Nicaragüense, abogaron por la prohibición total del aborto. 

Por otra parte, el día 6 de octubre de 2006, la Iglesia católica encabezó una gran marcha hasta la Asamblea Legislativa 

pidiendo al Parlamento que eliminara las disposiciones normativas del Código Penal que excluían el aborto 

terapéutico de la penalización. 

Cabe destacar, que toda esta movilización se produjo a tan sólo un mes de la celebración de las elecciones 

presidenciales y parlamentarias en Nicaragua. Este contexto, cargado de luchas políticas e ideológicas, fue 

aprovechado por el fundamentalismo religioso y el oportunismo de la clase política nicaragüense. Esto motivó que, 

frente a la manifestación, el presidente de la Asamblea Nacional, René Núñez, se comprometiera a proponer a la 

Asamblea Legislativa una reforma al Código Penal vigente, anunciando que eso sería la manera “más rápida de cumplir 

con la demanda de los sectores religiosos”. Se pondría el tema en la agenda dentro de una semana, pronunció Núñez. 

(Pérez J. y Pérez D., 2006). Este acontecimiento contribuyó a cambiar el panorama. De pronto, el debate sobre la 

derogación del artículo del aborto terapéutico ya no se trataba del nuevo Código Penal, como estaba previsto, sino 

que se propuso como una reforma de la legislación vigente12 . 

 

Posteriormente, veinte días más tarde, 52 de los 90 diputados que integraban el parlamento, votaron a favor 

de la derogación del artículo 165 del Código Penal vigente que desde hacía más de 110 años permitía el aborto 

terapéutico en Nicaragua. De estos 52 diputados, 28 eran diputados del FSLN, incluidas 10 mujeres, 6 de la Alianza 

Liberal Nicaragüense y 18 del Partido Liberal Constitucionalista 13. (Mugarik Gabe, 2007). 

De esta manera, la decisión tomada por la Asamblea Legislativa14  no sólo constituiría una violación a los 

derechos humanos de un segmento muy sensible de la población nicaragüense, sino que, además, supondría una 

 
12 Según Pérez y Pérez (2006), los líderes de la marcha entregaron al presidente de la Asamblea Nacional, René Núñez, una lista que supuestamente 

contuvo cerca de doscientas mil firmas demandando la derogación de la figura del aborto terapéutico. 
13 Esta decisión política, fue ampliamente rechazada por centenares de grupos, colectivos de mujeres, sectores de la academia, gremios de la salud, 
organismos internacionales, embajadas acreditadas de países europeos, agencias de cooperación, partidos políticos de varios países. Cabe mencionar, 
que algunos legisladores, como el diputado Víctor Hugo Tinoco del disidente Movimiento Renovador Sandinista (MRS), introdujeron algunas peticiones 
para que se hiciera una excepción, la que fue rechazada por los bloques de diputados del Frente Sandinista de Liberación Nacional (FSLN), del Partido 
Liberal Constitucionalista (PLC) y de la Alianza Liberal Nicaragüense (ALN), informó el organismo legislativo. Tinoco aspiraba a que después de un diag-
nóstico médico se permitiera interrumpir el embarazo si "no existe otro medio posible para salvar la vida de la mujer y que ésta lo permita", declaró a la 
prensa. (EL PAÍS, https://elpais.com/sociedad/2007/11/14/actualidad/1194994802_850215.html) 

14 Es necesario referir, que, en Nicaragua, según la Constitución Política, el número de legisladores que conforman la Asamblea Nacional es de 90 dipu-
tados (Articulo 132). Consultar el sitio web: https://www.poderjudicial.gob.ni/pjupload/archivos/documentos/LA_CONSTITUCION_POLITICA_Y_SUS_RE-
FORMAS (3).pdf     

https://elpais.com/sociedad/2007/11/14/actualidad/1194994802_850215.html


Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                24 

violación flagrante de la Constitución política nicaragüense que establece, desde 1893, el principio del Estado laico15 

. 

Por otro lado, se enarbola una concepción moralista religiosa que se colude con sectores políticos aliados y 

da como resultado la juridificación de sus posturas fundamentalistas y la hipermoralización de la ley, afectando de 

ese modo, la vida y la integridad de muchas mujeres en una especie de neo-colonización de los cuerpos.  Ahora no 

por la fuerza de las armas, sino por la fuerza simbólica y coercitiva de un poder institucionalizado que termina 

negando la vida de muchas mujeres y afirma la vulneración y apropiación de los cuerpos femeninos. 

Bajo esta dinámica, los grupos religiosos fundamentalistas enarbolaron marchas cuyo discurso religioso 

estaba al margen de las realidades médicas de muchas mujeres, y enervaron representaciones religiosas con fines de 

“disuasión y sensibilización”: 

…la jerarquía católica y la dirigencia de algunas iglesias evangélicas organizaban una marcha contra el 

aborto terapéutico a la que asistían cientos o miles de personas (los medios de comunicación hablaron 

de multitudinaria manifestación, pero nunca dieron datos detallados de la asistencia). En esa marcha 

abundaron las imágenes de un Cristo lloroso que proclamaba que abortar es matar, unos carteles con 

fotografías de un recién nacido de nueve meses en los que decía “Cada día 100 niños como éste son 

asesinados impunemente en Nicaragua” y todo tipo de parafernalia religiosa. (Mugarik Gabe, 2007). 

De esta forma la lucha se convierte en una batalla de Dios en contra de ideologías de muerte, la imagen del 

Cristo lloroso es la imagen cruda de un ícono trasmutado a favor de intereses particulares e instrumentalizado como 

señal de poder, autoridad y desaprobación.  Como se dijo anteriormente, “la divinidad se somete a las ambiciones 

humanas”. 

Según Leyton y Pérez (2010), ambos sectores eclesiales (católicos y evangélicos) mantuvieron una actitud 

contraria al aborto como tal. Sus dogmas limitaban la visión que tienen hacia la mujer, cuyo propósito debe ser 

cumplir un rol de reproducción que desde la creación de la tierra las mujeres deben asumir, y que se impone más por 

los sistemas patriarcales existentes. Ambas iglesias, se acercaron por primera vez, y juntas, promovieron marchas de 

participación masiva en varios departamentos del país en donde los fieles pedían la penalización del aborto 

terapéutico. Estos grupos aseveraban que, aunque el aborto sea terapéutico, es asesinato, según la publicidad 

televisiva que se mantuvo durante muchos meses. Las mujeres que tienen la bendición de estar embarazadas tienen 

que culminar su embarazo, y si Dios no se los otorga es porque era su destino. Esta es una de las razones que la Iglesia 

católica expuso a los diputados nicaragüenses. Lo curioso, es un testimonio que dio un Padre de la patria (diputado), 

cuando fue consultado sobre este tema a través de un medio de comunicación, y se le preguntó: ¿Qué haría si su hija 

quedara embarazada y necesitara de un aborto terapéutico? Este, respondió sin ninguna vacilación, que la llevaría a 

Costa Rica… caso contrario, a lo que harían miles de mujeres y familias nicaragüenses que viven en extrema pobreza 

y que no tienen esas posibilidades. 

 

Fundamentalismo y violencia simbólica institucionalizada 

 

Según el teólogo biblista Pixley (2003) el fundamentalismo es una categoría que debe usarse con fines 

analíticos hacia grupos religiosos, que sean, por ejemplo, autoritarios y patriarcales, y que tengan intereses o 

 
15 Laico y laicidad son términos que denotan la separación de los ámbitos político y religioso. Según nuestra Constitución política: El Estado no tiene 

religión oficial (Art. 14). Esto manifiesta la idea que el Estado no se adhiere a ninguna creencia o confesión religiosa y que goza de neutralidad en térmi-
nos de credos religiosos (desconfecionalización o descristianización   del Estado). No obstante, también es cierto que, la laicidad es un mecanismo de 
control de los poderes religiosos hegemónicos y favorece el pluralismo religioso. Sin embargo, en nuestro medio, las transacciones entre el poder reli-
gioso hegemónico y el Estado no dejan de ser, tal como históricamente lo hemos vivido hasta la actualidad. 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                25 

proyectos políticos restauracionistas. El autoritarismo de estos grupos busca imponer sus propuestas como verdad 

de Dios. En la misma línea de pensamiento, Gasda (2009), expresa lo siguiente: 

El fundamentalismo religioso está constituido por una mezcla de moralismo (comportamiento), 

tradicionalismo y meritocracia... La divinidad se somete a las ambiciones humanas. Dios es utilizado como elemento 

del discurso político. La “bandera” política se transmuta en causa de Dios. Decisiones políticas son “obras del Señor”. 

La acción política, las instituciones públicas y los políticos deben orientarse por verdades de fe. Los adversarios 

ideológicos son enemigos de Dios. (p. 2/6) 

Según estos autores, el fundamentalismo, es radical y somete a seres humanos a su postura y control, 

inclusive, la divinidad se debe ajustar y reconfigurar de acuerdo a las posturas y posicionamientos del grupo. Lo que 

hay detrás de todo este sistema, es una articulación de intereses económicos, políticos y religiosos cuyo eje de acción 

transversal es el poder, la hegemonía, el control de los cuerpos. Desde esta perspectiva, el fundamentalismo y el 

oportunismo político son creadores y portadores de violencia y muerte. La hermenéutica bíblica fundamentalista 

ejerce un rol importante en la práctica de estos grupos, ya que les permite afirmar sus conceptos, estigmas, 

estereotipos y prácticas patriarcales instituidas lo que conduce a la instrumentalización de los textos y símbolos 

religiosos. 

El escenario histórico que vivió la derogación de la ley del aborto terapéutico se inscribió en un juego de 

poder, donde un sector fundamentalista de la iglesia católica y protestante, se apoyaron mutuamente, para alcanzar 

intereses comunes. Contrario a esto, el ideal de alianzas que propugna toda democracia donde el estado laico respeta 

la institucionalidad, llama a los operadores del Estado (llámese Poder Judicial, Legislativo y Ejecutivo) y a los 

representantes de la religión, a trabajar en favor de la vida, del diálogo, de la inclusión, del respeto a la integridad y 

diversidad de los cuerpos en su unidad y multidimensionalidad. 

La movilización de todo este dispositivo produjo la operativización de un mecanismo de “violencia simbólica” 

y material institucionalizado. Con esta expresión, Pierre Bourdieu “buscaba demostrar las relaciones de dominación 

del género masculino sobre el femenino. No obstante, el término se puede extender hacia todo tipo de dominación 

y a su impacto a escala individual o comunitaria” (Irenees, 2014). Para Bourdieu y Passeron (1996):  

Todo poder de violencia simbólica, o sea, todo poder que logra imponer significaciones e imponerlas como 

legítimas disimulando las relaciones de fuerza en que se funda su propia fuerza, añade su fuerza propia, es decir, 

propiamente simbólica, a esas relaciones de fuerza. (p. 44) 

Dicho de otro modo, es un tipo de violencia amortiguada, insensible e invisible para sus propias víctimas, que 

se ejerce esencialmente a través de los caminos puramente simbólicos de la comunicación y del conocimiento, o más 

exactamente, del desconocimiento, del reconocimiento o, en último término, del sentimiento (Bourdieu, 1998). Por 

tal razón aseveramos que, a raíz de las negociaciones de estos grupos, se reconfiguró un dispositivo, por medio del 

cual, los cuerpos de mujeres16  son convertidos en terrenos neo-colonizados. En cuerpos en disputa, así como sucede 

con los territorios y los bienes que pueden ser apropiables y re-apropiables. Se gestó una articulación de poderes que 

resultó en la imposición de una ley que conculcó derechos históricos adquiridos.  

Este dispositivo se activó auspiciado por una urgencia electorera en un contexto político estratégico. Los 

partidos políticos en contienda aprovecharían la ocasión propicia para trocar la desaprobación de una ley, sin tomar 

en cuenta sus consecuencias y sin la realización de las consultas de rigor, con el fin de canalizar simpatizantes y votos 

en las elecciones que estaban por realizarse. El dispositivo produjo una ley que fue la punta de lanza de un juego 

estratégico de poder que derivó en la dominación simbólica y material de los cuerpos de mujeres, principalmente, 

mujeres pobres y marginadas, recluidas por un sistema patriarcal que campea en la casa, en la iglesia y en la sociedad. 

 
16 Si bien es cierto que hablamos de mujeres en estado de gestación principalmente, no cade duda que este fenómeno de violencia hacia los cuerpos, a 

la postre, es extensivo a todas las mujeres, sobre todo, las que desarrollan la maternidad como parte de su autodeterminación y derecho 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                26 

Esta apropiación de los cuerpos se identifica, también, con la violencia simbólica y material interseccional, 

puesto que las mujeres que reciben el impacto directo de la prohibición legal del aborto terapéutico son mujeres 

pobres, abusadas sexualmente, muchas de ellas menores de edad17 , soportando el peso de un embarazo sin 

posibilidades de éxito, tal y como dice el Movimiento feminista: 

La penalización absoluta del aborto nos habla de un Estado que no reconoce el derecho a la vida de las 

mujeres, especialmente de las que viven en condiciones de pobreza, creando situaciones que no solo distorsionan el 

sentido de la maternidad (dar vida pero   sin perder la propia, cuidar y disfrutar de la nueva vida generada); sino que 

convierten el embarazo en un factor de miedo frente a un Estado que aparece como VERDUGO y no como,  lo que en 

teoría  debe  ser,  un estado  garante  de los derechos humanos sin ningún tipo de discriminación. Nicaragua constituye 

un claro ejemplo de cómo el Estado puede invocar la protección de la vida como fetiche, y provocar con leyes injustas, 

la muerte de miles de mujeres que han sido obligadas a vivir en condiciones de pobreza, discriminación y violencia. 

La penalización absoluta del aborto también constituye una forma de violencia estatal contra las mujeres. (MFN, 

2016) 

Al parecer, los sistemas religiosos y políticos, se legitiman por medio de pactos, y viceversa, los pactos 

legitiman a las partes en los juegos hegemónicos, por tal razón, se crean plataformas de violencia simbólica desde la 

arbitrariedad agenciada de su poder. El poder simbólico desemboca en violencia simbólica, es un poder que se suma 

a las relaciones de poder ya establecidas. De hecho, desde el imaginario colectivo se maneja que ciertas instituciones 

ostentan este poder, en cuanto que, establecen relaciones de dominación política, religiosa, espiritual, ética, entre 

otras; tal es el Estado y la Iglesia, no es posible, a simple vista, negar la incisiva influencia que la religión, a través de 

su sistema moral y doctrinal, ejerce en las intersubjetividades y el comportamiento social. 

Cabe señalar, que el poder simbólico no es más que la fuerza simbólica que se añade a la fuerza de las 

relaciones de poder de las personas e instituciones, precisamente, como dirá Fernández (2005) explicitando a 

Bourdieu: “el poder simbólico no se reduce al poder económico o político, sino que añade su fuerza específicamente 

simbólica a esas relaciones de poder” (p.12). La violencia simbólica pasa desapercibida porque, precisamente:  

…se basa en el desconocimiento y el reconocimiento de los principios en nombre de los cuales se ejerce. Las 

actividades y los recursos aumentan en poder simbólico, o legitimidad, a medida que se distancian de los intereses 

materiales subyacentes y aparecen como formas desinteresadas. (Fernández, 2005, p.13) 

La manera en cómo se concretiza e instaura ese poder simbólico y material es la norma o ley, que, una vez 

instituida, tiene el poder de generar violencia, ya que institucionalizada es ejercida sin mediación alguna sobre los 

cuerpos, puesto que se convierte en marco de poder y coerción secular, legal e institucional. El marco legal constituye 

el habitus, que, según Bourdieu (1991) son:  

Los  acondicionamientos  asociados  a  una  clase  particular de condiciones de existencia [...], sistemas de 

disposiciones  duraderas  y  transferibles, estructuras  estructuradas predispuestas para funcionar como estructuras 

estructurantes, es decir, como principios generadores y organizadores de prácticas y  representaciones que pueden 

estar objetivamente adaptadas a su fin sin suponer la búsqueda consciente de fines y el dominio expreso de las 

operaciones necesarias para alcanzarlos, objetivamente “reguladas” y “regulares” sin ser el producto de la obediencia 

a reglas, y, a  la  vez  que  todo  esto,  colectivamente  orquestadas  sin ser producto de la acción organizadora de un 

director de orquesta. (p. 92) 

 
17 Cabe mencionar, que Nicaragua tiene altas tasas de violencia doméstica y sexual, que pueden redundar en embarazos no deseados. Una encuesta 

demográfica y de salud llevada a cabo por el gobierno y publicada en 2014 concluyó que cerca del 22,5 % de las mujeres y niñas (entre 15 y 49 años) que 
alguna vez estuvieron casadas o en pareja señalaron haber sufrido violencia a manos de su esposo o pareja de ese momento o anterior, y el 10% infor-
maron que habían sufrido sexo forzado (con penetración) o abuso sexual sin penetración, infligido por alguna persona, en el transcurso de su vida. De 
las mujeres que señalaron haber tenido sexo forzado, el 23% dijo que el primer incidente ocurrió antes de los 15 años, y de aquellas que informaron 
abuso sexual sin penetración, el 41% indicó que el primer hecho sucedió antes de los 15 años. (Human Rights Watch, 
https://www.hrw.org/es/news/2017/07/31/nicaragua-prohibicion-del-aborto-supone-riesgo-para-la-salud-y-la-vida). Por tanto, desde el 2006 hasta la 
actualidad, la prohibición de aborto terapéutico, supone un alto riesgo para la vida de muchas mujeres. 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                27 

Asimismo, Calderone (2004) explicitando a Bourdieu, expresa que habitus es un: 

…sistema de disposiciones adquiridas por los agentes sociales, como estructura estructurada estructurante, 

como sentido práctico. El habitus es un sistema de disposiciones porque en tanto esquema de pensamiento, visión, 

apreciación y acción que los agentes incorporan a lo largo de su vida, genera en ellos prácticas ajustadas a esos 

esquemas, que por eso se convierten en disposiciones. (p. 2) 

La ley es considerada un medio racional de ejercicio de poder. De esta manera, en la campaña electoral de 

2006 las formas socio-culturales de poder, tanto político como religioso, desarrollaron fácticamente, al margen, de 

los principios del Estado laico, una serie de pactos que legalizaron, en un aparente despliegue de “sensibilidad 

provida” (de las mujeres embarazadas y de los no nacidos), la desestructuración de una ley penal que resultó en la 

vulneración del poder y autodeterminación de las mujeres y de las familias de decidir sobre su propia corporalidad. 

Ante todo esto, la opción es partir de la vida, no de presupuestos ideológicos; partir de la idea que la vida debe 

prevalecer y los derechos a la misma y a la integridad de los cuerpos. 

Por otro lado, quienes ejercen violencia, sean grupos o personas, están revestidos poder y sus posiciones 

impositivas desenmascaran su fundamentalismo y sus redes de apoyo político, cuyas consecuencias se 

institucionalizan. Así, según la expresión de Santibáñez (s/f): 

Nicaragua, aún   con   una   Constitución   política   que   declara   la separación entre Iglesia y Estado se 

considera católica, esto no es ni un problema jurídico, ni estadístico. Somos parte de un continente considerado una 

región eminentemente católica y donde según los cálculos estimativos para el siglo XXI, en América Latina y el Caribe 

residirá la mayor población católica del mundo. Esto tiene su base en un hecho histórico y sociológico, la Iglesia 

Católica, una institución eclesial hegemónica y de larga data en el ámbito religioso, se impuso como religión oficial, 

primero en la conquista y luego en la colonia interviniendo en el proceso civilizatorio y vinculándose estrechamente 

con los sistemas sociopolíticos e ideológicos en la mayoría de los países. (p. 5) 

Por tales razones, es posible aseverar, que el “fundamentalismo se traduce en práctica concreta, en la 

palabra y en el gesto violento de los propios fundamentalistas, contra los grupos, los cuerpos, los territorios 

materiales e inmateriales de los pueblos, y los valores éticos y emancipatorios y los grupos que los profesan” (Pollo, 

E. https://outraspalavras.net/author/soscorpo/). 

Otro asunto que hay que tener presente es, qué visión religiosa se impone y por qué. En nuestro país la visión 

religiosa predominante es la católica, y, en segundo lugar, la evangélica pentecostal desde sus vertientes 

fundamentalistas. Estas visiones sobre la vida y el comportamiento ético y socio-religioso están arraigadas, según 

Santibáñez (s/f): 

…en la conciencia como un fenómeno social, con una enorme capacidad de intervenir en los diversos campos 

de la vida personal y social y con disponibilidad de regulación de conductas de grupos y sujetos creyentes y una alta 

incidencia en procesos emocionales. (p. 9) 

De manera que cuando se articula todo este dispositivo (político-religioso-cultural- estatal-ético-legal), lo 

que se hace desde la praxis cotidiana, es legitimar o sacralizar un tipo de violencia simbólica que se ejerce con la 

complicidad misma de los agentes sociales afectados. 

En el imaginario colectivo, una ley se elabora y publica por el bien de todos y todas, como mecanismo 

regulador de los comportamientos, que permiten la convivencia pacífica y armónica entre todos los habitantes de un 

determinado territorio. Eso tiene mucho de verdad, pero según Bourdieu-Wacquand (1992), la violencia simbólica 

enfatiza la forma en como los dominados aceptan como legítima su propia condición de dominación. Esto mismo 

explicita Fernández (2005), la violencia simbólica “es una violencia que se ejerce sin coacción física a través de las 

diferentes formas simbólicas que configuran las mentes y dan sentido a la acción” (p.14). Finalmente, podemos 

aseverar que en la corporalidad y en la materialidad se juegan las disputas históricas de territorios y de seres humanos 

por parte de los sistemas hegemónicos de poder de los cuales la ley es un medio taxativo y determinant  



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                28 

Conclusión 

 

Podemos concluir, colocando sobre la mesa, algunos resultados de nuestras indagaciones. Con la eliminación 

del aborto terapéutico del Código Penal nicaragüense, se pusieron de manifiesto algunas realidades: 1) Existe en el 

imaginario colectivo, un desconocimiento científico, sobre qué es e implica, un aborto terapéutico18 , puesto que, en 

términos médicos, el aborto es considerado una complicación obstétrica. 2) La existencia de un fundamentalismo 

religioso cristiano que permea la sociedad y, lo que es más grave, se introduce en el Estado nicaragüense trastocando 

el principio constitucional de laicidad. 3) El oportunismo de la clase política local. 4) Que el Estado viola los derechos 

humanos de la población, incluidos los derechos sexuales y reproductivos. 5) Una profunda incertidumbre, al tener 

que preguntarnos, a qué modelo de desarrollo y promoción de la vida apuesta la clase política. 6) La legislación que 

impulsa el Estado, no responde a las demandas más sentidas de los segmentos más vulnerables de la población 

nicaragüense, lo que demuestra, una evidente insensibilidad y disfuncionalidad frente a lo que es y lo que debe ser 

la labor del Estado. 7) Las serias deficiencias del sistema de salud nicaragüense. 8) Un incipiente estado de derecho 

que se muestra vulnerable y franqueable, ante las decisiones discrecionales de sectores elitistas de la clase política y 

sectores religiosos.  

Sostenemos, que no se puede legislar al margen de las realidades corporales, pues todo acontece en el 

cuerpo, somos cuerpo. Todo pasa por la carne y las vértebras de las corporalidades: los sentimientos, las emociones, 

las experiencias y la vida misma se entreteje toda en un espacio y bajo una experiencia corporal. 

Podemos aseverar, que el oportunismo político y religioso, actuó circunstancialmente como dos polos que 

se repelen y que al mismo tiempo se atraen, bajo criterios e intereses discrecionales. Esta unión coyuntural, trajo 

consecuencias graves para muchas familias, condujo a la instrumentalización del derecho y al desenmascaramiento 

de la malsana costumbre de los grupos hegemónicos de arreglar la ley de acuerdo a intereses particulares en tiempos 

estratégicos. 

Por otro lado, se verifica, que quienes promulgan las leyes tienen el poder de legislar sobre los cuerpos para 

promover la vida o suscitar la muerte. En el caso de la ley que derogó el aborto terapéutico, se legisló sobre los 

cuerpos de las mujeres embarazadas sin asumir ningún criterio científico. Tampoco se realizaron las consultas que la 

misma ley contempla para el proceso de formación de la nueva ley19 , por ende, se vulneraron los procedimientos 

que dispone el derecho para determinados procesos. Es decir, que el pacto realizado entre religiosos y políticos, no 

sólo condujo a la instrumentalización de la ley y a una evidente lesión al estado de derecho, sino que también, la 

consecuencia fáctico-legal de esta práctica desembocó en la muerte de muchas mujeres, como fue el caso referido 

de Jazmina Bojorge. 

Ante esta realidad, algunas feministas consideran que su capacidad sexual y reproductiva siempre ha estado 

vigilada por los varones como producto del control patriarcal. Al tenor de Vacca (2012): “El cuerpo es el que nos da la 

singularidad en el mundo, es lo que expresa nuestra diferencia sexual con los varones. Nuestra sexualidad y capacidad 

reproductiva han sido vigiladas y determinadas por ellos y sus instituciones patriarcales” (p. 66). El tal sentido, la ley 

como parte del dispositivo de control, una vez publicada y divulgada, despliega todo su poder de coerción, vigilancia, 

disciplinamiento y violencia hacia los cuerpos subyugados y silenciados bajo su esfera secular. 

Finalmente nos surge otra pregunta ¿es posible des-instrumentalizar el poder ejercido sobre los cuerpos 

vulnerados? 

 
18 Las expresiones: “estoy contra el aborto”, “no al aborto”, “quien provoque el aborto” son incorrectas, porque el aborto tiene su definición científica, 

y la Clasificación Internacional de Enfermedades 10, la tiene incluida en el capítulo XV, embarazo, parto y puerperio, como embarazo terminado en 
aborto (END, 10/10/2011; CIE-10. http://ais.paho.org/classifications/chapters/pdf/volume1.pdf)        
19 Para profundizar sobre las fases de la formación de la ley se puede consultar la Ley No. 606, Ley Orgánica del Poder Legislativo de la República de 

Nicaragua con reformas incorporadas 2015. Artículos: 93-129. Sitio web: https://www.asamblea.gob.ni/assets/leyorganica.pdf 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                29 

El deber de los legisladores es promover y garantizar el bien integral de la vida, sobre todo, de la vida humana. 

La religión y la política debieran coludirse para procurar espacios de diálogo y bienestar y promover una laicidad 

genuina que integre y norme la participación de las distintas expresiones de fe a favor de una gestión estatal 

comprometida con el desarrollo humano. Eso está en la raíz y motivo de cada una de estas realidades (Estado-Iglesia-

Sociedad). 

El fundamentalismo es una práctica que distorsiona, se apropia y aniquila los cuerpos, pues genera acciones 

y gestos violentos provocando la muerte.  Las posturas fundamentalistas nunca aportan soluciones, sino que forman 

parte del problema a resolver. Cabe mencionar, que es apremiante el compromiso real que los operadores del Estado 

y las religiones deben asumir con los sectores más vulnerables de nuestros países empobrecidos, socioeconómica y 

culturalmente. El derecho a alcanzar los más altos estándares de salud es un derecho humano fundamental, en este 

sentido, procurar la vida y el bienestar de las mujeres en estado de gestación, y en última instancia, el de toda la 

población, a través de la promoción y la atención integral de su salud, es un deber indeclinable del Estado, las iglesias 

y la sociedad en su conjunto. 

Referências 

Agamben, G. (2011). ¿Qué es un dispositivo? Sociológica (México), 26 (73), 249-264. 
http://www.sociologicamexico.azc.uam.mx/index.php/Sociologica/article/view/112/0  

Acuña Moraga, O. J., y Sevilla Jiménez, M. A. (2010). Campaña de comunicación por la.  despenalización del aborto 
terapéutico. Sistematización del proceso de desarrollo de la campaña impulsada por el Movimiento Feminista de 
Nicaragua, durante el periodo mayo 2008 a mayo 2009. Universidad Centroamericana - UCA. 
http://repositorio.uca.edu.ni/1815/1/UCANI2998.PDF 

Alonzo, H., Bravo, M. y Rodríguez, E. (2010). Modernización del Derecho Penal Nicaragüense. Tesis de grado. UNAN 
– León. http://riul.unanleon.edu.ni:8080/jspui/bitstream/123456789/1827/1/217612.pdf  

Amnistía Internacional. (2009). La prohibición total del aborto en Nicaragua. La vida y la. salud de las mujeres, en 
peligro; los profesionales de la medicina, criminalizados. https://www.amnestyusa.org/pdfs/amr430012009spa.pdf  

Bourdieu, P. y Passeron, J.C. (1996). La Reproducción, Elementos para una teoría del sistema de enseñanza. Popular. 

Bourdieu, P. (1991). El sentido práctico. Taurus 

Bourdieu, P. y Wacquant, L.J. (1992). Réponses. Pour une anthropologie reflexive, Seuil. 

Bourdieu, P. (1998). La dominación masculina. Anagrama.    

Barrantes Monge, M. de la C. y Mercado Morales, E. (2008). El aborto terapéutico en Nicaragua: El diálogo como parte 
de la solución al conflicto. Acta bioethica, 14(1), 106-110. https://doi.org/10.4067/S1726-569X2008000100014  

Calderone, M. (2004). Sobe violencia simbólica en Pierre Bourdieu. La Trama de la Comunicación.  Universidad 
Nacional de Rosario, Facultad de Ciencias Políticas y Relaciones Internacionales. 
https://latrama.fcpolit.unr.edu.ar/index.php/trama/article/view/172/167   



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                30 

CIE-10. (2008). Clasificación Estadística Internacional de Enfermedades y Problemas  Relacionados con la Salud. 
OPS/OMS. http://ais.paho.org/classifications/chapters/pdf/volume1.pdf   

EC WIKI. Enciclopedia Católica Online. https://ec.aciprensa.com/wiki/Judaizantes  

EL PAÍS (13/11/2007). Nicaragua penaliza como delito el aborto, aunque peligre la vida de la madre. El País. 
https://elpais.com/sociedad/2007/11/14/actualidad/1194994802_850215.html  

elmundo,es. SALUD. (27/11/2006). Endurecimiento de la ley. Nicaragua prohíbe también  el aborto terapéutico. 
https://www.elmundo.es/elmundosalud/2006/11/20/mujer/1164036226.html  

El Nuevo Diario (END). (10/10/2011). Aborto: miedo, estigma y discriminación. 
https://www.elnuevodiario.com.ni/opinion/116296-aborto-miedo-estigma-discriminacion/  

Fernández, J. (2005). La noción de violencia simbólica en la obra de Pierre Bourdieu: Una aproximación crítica. Revista 
de filosofía, 18 (2005), 7-31. https://revistas.ucm.es/index.php/CUTS/article/view/CUTS0505110007A/7582  

Federación Internacional de Planificación de la Familia/Región del Hemisferio Occidental, (IPPF- RHO). (s/f). Aborto 
Legal: Regulaciones sanitarias comparadas. Un análisis en América Latina y algunos países de Europa y África. 
https://www.corteidh.or.cr/tablas/28135.pdf  

Gambarotta, E. M. (2015). Del socioanálisis a la subversión simbólica. La práctica de la sociología y la disrupción de 
los mecanismos de dominación a partir de P. Bourdieu. Estudios sociológicos, 33(97), 121-143. 
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2448-64422015000100121  

Gasda, E. (20/09/2019).  El Bolsonarismo, una teopolítica fundamentalista neoliberal. Amerindia.  
https://amerindiaenlared.org/contenido/14826/el-bolsonarismo-una-teopolitica-fundamentalista-
neoliberal/?utm_source=Amerindia&utm_campaign=af8a85dff1-
EMAIL_CAMPAIGN_2019_06_07_02_00&utm_medium=email&utm_term=0_157c957042-af8a85dff1-32418379   

Gross, S. (s/f). Derogación del Aborto Terapéutico en Nicaragua. Impacto en salud. Organización Panamericana de la 
Salud (OPS). 
https://iris.paho.org/bitstream/handle/10665.2/52760/AbortoTerapeuticoNIC_spa.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

Grupo Estratégico por la Despenalización del Aborto Terapéutico. (2007). ¿Por qué sí al aborto terapéutico? 
https://www.corteidh.or.cr/tablas/29259.pdf 

Gebara, I. (2009). Los cuerpos de las mujeres se están alejando del control eclesiástico. Observatorio de Género y 
Equidad. http://oge.cl/ivone-gebara-religiosa-feminista/ 

Human Rights Watch, (2017). Nicaragua: Prohibición del aborto supone riesgo para la salud la vida. Mujeres y 
proveedores denuncian temor y estigmatización. https://www.hrw.org/es/news/2017/07/31/nicaragua-prohibicion-
del-aborto-supone-riesgo-para-la-salud-y-la-vida  

Irenees. (2014, enero). Violencia simbólica. https://www.irenees.net/bdf_fiche-notions-231_es.html 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                31 

Junta Nacional de Gobierno de la República. (1974, enero 16). Ley de Código Penal. Normas Jurídicas de Nicaragua. 
http://legislacion.asamblea.gob.ni/Normaweb.nsf/164aa15ba012e567062568a2005b564b/643cc814a8e2e2c40625
70a600648d01  

Leyton, F. y Pérez, T. (2010). Penalización del aborto terapéutico en Nicaragua y sus consecuencias jurídicas. Tesis de 
grado. Universidad Autónoma de Nicaragua (UNAN – León). 
http://riul.unanleon.edu.ni:8080/jspui/bitstream/123456789/1758/1/217586.pdf  

La Gaceta. Diario Oficial. N° 84 del 6 de mayo de 2008. https://www.lagaceta.gob.ni/2008/05/084/  

Míguez, N. (2019). Entre la libertad y la justicia: De Gálatas a Romanos. Revista Bíblica, 81,137-153. 

Movimiento Feminista de Nicaragua. (2016, septiembre 26). El Estado de Nicaragua viola la libertad y seguridad de 
las mujeres. http://movimientofeministanicaragua.org/index.php?Option=com_content&view=article&id=149:el-
estado-de-nicaragua-viola-la-libertad-y-seguridad-de-las-mujeres&catid=14:noticias&Itemid=27 

Mugarik Gabe. (23/01/2007). De fundamentalismos religiosos, oportunismos políticos, derechos sexuales y 
reproductivos.https://www.mugarikgabe.org/es/2007/01/23/de-fundamentalismos-religiososoportunismos-
politicos-derechos-sexuales-y-reproductivos/  

Nicaragua: Panorama general. (s. f.). Nicaragua panorama general. Banco Mundial. 
https://www.bancomundial.org/es/country/nicaragua/overview  

Normas      Jurídicas     de      Nicaragua.      Código     Penal. 
http://legislacion.asamblea.gob.ni/Normaweb.nsf/($All)/1F5B59264A8F00F906257540005EF77E?Opendocument 

Peña, W. (2009). La Violencia Simbólica como Reproducción Biopolítica del Poder. Revista Latinoamericana de 
Bioética, 9, 62-75. https://www.redalyc.org/pdf/1270/127020306005.pdf  

Pérez, J. y Pérez, D. (2013). El aborto: Posturas y argumentos. Tesis de grado. UNAN – León.  

Pérez, A. y Pérez, R. (7/10/2006). Aborto terapéutico será penalizado. La Prensa. Managua, Nicaragua. 

Pixley. J. (2003). ¿Qué es el fundamentalismo? Vida y Pensamiento. Volumen 23. Número pp. 13-22. 
https://issuu.com/ubluniversidad/docs/vp23_1  

Pollo. E. (21/08/2020).  Fundamentalismos: projeto contra a vida das mulheres. 
https://outraspalavras.net/author/soscorpo/  

OPS/OMS Nicaragua.  Consideraciones médicas y jurídicas del aborto terapéutico. Pan American Health Organization 
/ World Health Organization. https://www.paho.org/es/nicaragua  

República de Nicaragua.  Ley de Derogación al Artículo 165 del Código Penal Vigente. La Gaceta. 
http://legislacion.asamblea.gob.ni/normaweb.nsf/9e314815a08d4a6206257265005d21f9/8d2b68260e7725790625
755b00781dbb?OpenDocument 



Cuerpos vulnerados, cuerpos colonizados 

 
 

Caderno Teológico | Curitiba | v 7 | n 2 | jul./dez. | 2022                32 

Santibáñez, G. G. (s/f). Globalización y religiosidad en Nicaragua. CIELAC- Universidad  

Politécnica de Nicaragua, 11.  http://biblioteca.clacso.edu.ar/Nicaragua/cielac-
upoli/20190627033352/religiosidad_y_globalizacion_en_nicaragua.pdf  

Segato, R. (2016). La Guerra contra las mujeres. Mapas. 
https://www.traficantes.net/sites/default/files/pdfs/map45_segato_web.pdf 

Vacca, L. (2012). Una crítica feminista al derecho a partir de la noción de Biopoder de Foucault. Páginas de Filosofía, 
16, 60-75. http://revele.uncoma.edu.ar/htdoc/revele/index.php/filosofia/article/view/15/15  

Sandoval, C. (10/3/2002). Código desvirtúa delitos contra las mujeres y niños. La Prensa. Managua, Nicaragua 

 

 

  

  

 


