
 

 

ISSN 2965-1557 

http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517 

 

Artigo científico  

 

 

 

[a] Doutor em Filosofia pela Universidade de Paris, e-mail: abavaresco@pucrs.br 

[b] Doutor em Filosofia pelo Instituto de Filosofia da Livre Universidade de Berlim, e-mail: iber_bergstedt@yahoo.de 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              1/15 

 
 

periodicos.pucpr.br/aurora  

Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na 

Enciclopédia 

Faith and knowledge: Hegel’s sympathetic critique of Jacobi in the Encyclopedia 

 

Agemir Bavaresco [a]    

Porto Alegre, RS, Brasil 

[a] Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul 

Christian Iber [b]    

Berlim, Alemanha 

[b] Universidade Livre de Berlim 

 

Como citar: BAVARESCO, Agemir; IBER, Christian. Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na 

Enciclopédia. Revista de Filosofia Aurora, Curitiba, v. 38, e202633517, 2026. DOI: https://doi.org/10.1590/2965-

1557.038.e202633517 

Resumo 

O artigo investiga por que Hegel, nos §§ 61-78 da Enciclopédia das Ciências Filosóficas, ao mesmo tempo 

em que critica o saber imediato defendido por Jacobi — que separa fé e mediação, esvaziando Deus 

numa abstração —, reconhece a importância da filosofia da fé jacobiana, mostrando como essa tensão 

é decisiva para a elaboração dialética de sua própria filosofia. O objetivo é demonstrar como Hegel, 

ao recusar o caminho imediato de Jacobi, não rejeita o princípio da fé na razão, mas o reinterpreta, 

http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2965-1565
https://periodicos.pucpr.br/aurora
https://orcid.org/0000-0002-7967-4109
https://orcid.org/0009-0008-9252-5790
https://www.pucpress.com.br/


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              2/15 

propondo em seu lugar uma dialética que supera a unilateralidade tanto da imediatidade quanto da 

mediação do entendimento. O método consiste em analisar, em quatro etapas, o tratamento hegeliano 

do tema: (1) as premissas críticas do entendimento e o surgimento do saber imediato; (2) o que Hegel 

reconhece e critica na fé imediata de Jacobi; (3) a superação da oposição entre saber imediato e 

mediação por meio da dialética; e (4) a história da decomposição do saber imediato, que revela seus 

limites subjetivistas e moralistas. Conclui-se que Hegel transforma a fé em razão mediada e 

autorreflexiva, justificando epistemologicamente a crença na razão e estabelecendo a unidade entre 

subjetividade e objetividade. 

Palavras-chave: Hegel. Jacobi. Fé e Razão. Saber Imediato. Dialética Especulativa. 

Abstract 

The article investigates why Hegel, in §§ 61-78 of the Encyclopaedia of the Philosophical Sciences, while 

criticizing the immediate knowledge defended by Jacobi—which separates faith and mediation, thereby reducing 

God to an abstraction—nonetheless acknowledges the significance of Jacobi’s philosophy of faith, showing how 

this tension becomes decisive for the dialectical development of his own philosophy. The aim is to demonstrate 

that, in rejecting Jacobi’s path of immediacy, Hegel does not abandon the principle of faith in reason, but rather 

reinterprets it, proposing in its place a dialectic that overcomes the one-sidedness of both immediacy and the 

mediation of the understanding. The method consists of analyzing Hegel’s treatment of the theme in four stages: 

(1) the critical premises of the understanding and the emergence of immediate knowledge; (2) what Hegel 

recognizes and criticizes in Jacobi’s immediate faith; (3) the overcoming of the opposition between immediate 

knowledge and mediation through dialectics; and (4) the history of the decomposition of immediate knowledge, 

which exposes its subjectivist and moralistic limits. It concludes that Hegel transforms faith into mediated and 

self-reflective reason, epistemologically justifying belief in reason and establishing the unity between 

subjectivity and objectivity. 

Keywords: Hegel. Jacobi. Faith and Reason. Immediate knowledge. Speculative Dialectics; 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              3/15 

Introdução 

Nos parágrafos 61 a 78 que tratam da “terceira posição do pensamento a respeito da 

objetividade” do Conceito Preliminar da lógica enciclopédica, Hegel procura conduzir o leitor ao 

ponto de vista da Ciência da Lógica. As três posições do pensamento em relação a objetividade 

correspondem às três formas básicas da filosofia moderna: metafísica, empirismo ou ceticismo, a 

filosofia transcendental kantiana e o saber imediato de Jacobi. 

Segundo Hegel, a verdadeira filosofia sintética é apenas a sua própria filosofia. Ela atende 

tanto à necessidade do empirismo de concretização do saber quanto ao procedimento conceitual da 

metafísica, concilia o realismo ingênuo da metafísica com o espírito crítico da filosofia transcendental 

kantiana e combina o ceticismo em relação às categorias finitas com o conhecimento reflexivo da 

razão absoluta como unidade de subjetividade e objetividade, portanto, como ideia. A concepção 

dessa ideia de razão como identidade entre subjetividade e objetividade é essencialmente mediada 

pela intuição intelectual de Schelling e pela filosofia da fé de Jacobi. 

Por que Hegel se apoia tanto na posição de Jacobi, se ele não pretende simplesmente substituir 

a crença kantiana na razão no mundo por um saber de que a razão existe no mundo, mas antes busca 

uma síntese entre fé e saber, baseada na filosofia da imediatidade de Jacobi? É esse problema que 

tratamos ao analisar sua crítica a Jacobi nos §§ 61-78 da Enciclopédia. 

Para tanto, nosso percurso se organiza em quatro etapas: primeiro, delineamos como Hegel 

apresenta as premissas críticas do entendimento a partir do saber imediato, ao enfrentar a filosofia de 

Jacobi; em seguida, destacamos o que ele reconhece e problematiza nesse saber imediato da razão.  

Na terceira etapa, examinamos a crítica hegeliana à rigidez da oposição que Jacobi estabelece entre o 

saber imediato e a mediação, evidenciando como Hegel elabora sua forma especulativa do conceito 

justamente ao superar essa unilateralidade. Mostramos então, por fim, que tal crítica culmina numa 

história da decomposição do saber imediato, por meio da qual Hegel reconduz a fé na razão — 

central em Jacobi — a uma mediação reflexiva e conceitual, estabelecendo assim a unidade entre 

subjetividade e objetividade. Dessa maneira, propomos que a lógica de Hegel não rejeita o impulso da 

crença na razão, mas o assume como ponto de partida que se confirma e se eleva pela dialética, o que 

explica porque Jacobi possui, para Hegel, uma importância tão singular. 

1. As premissas críticas do entendimento do ponto de vista do saber imediato 

A terceira posição do pensamento a respeito da objetividade ainda não é o ponto de vista do 

idealismo especulativo de Hegel, mas o saber imediato na filosofia de Jacobi. Jacobi parte do 

princípio, assim como Hegel, de que “o saber imediato, só tomado isoladamente, com exclusão da 

mediação, tem por conteúdo a verdade” (§ 65; TW 8, p. 155; M., p. 145)1. Embora Jacobi apresente um 

avanço em relação a Kant, porque dá continuidade de forma radical à sua crítica à finitude do 

entendimento, ele parte de uma unidade imediata do sujeito cognoscente com o Absoluto no saber 

 
1 A Enciclopédia das Ciências Filosóficas I, de Hegel, é citada a partir do volume 8 da edição da obra teórica (TW) publicada pela Suhrkamp, Eva 

Moldenhauer, Karl Markus Michel (Orgs.). Usaremos a letra “M” para referenciar a tradução de Paulo Meneses (1995) da Enciclopédia, v. I: A Lógica. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              4/15 

imediato. Jacobi está, portanto, na intersecção entre o idealismo subjetivo e a verdadeira filosofia 

sintética de Hegel. 

Hegel se opõe principalmente à suposição de uma “oposição entre uma imediatez autônoma 

do conteúdo do saber e uma mediação igualmente autônoma, que seria incompatível com aquela”  

(§ 78; TW 8, p. 167; M., p. 155). Seu programa contra Jacobi consiste em explicar todo o saber 

supostamente imediato por meio da mediação. Olhando mais de perto, Hegel mostra que a 

verdadeira imediatez da razão só pode ser compreendida como mediada pela suprassunção da 

mediação do entendimento. Não está claro o que essa figura de pensamento, a mediação pela 

suprassunção da mediação, realmente significa. 

No § 61, Hegel destaca a afinidade interna entre Kant e Jacobi. Na filosofia crítica de Kant, o 

pensar é essencialmente “subjetivo” e tem a “universalidade abstrata” ou a “identidade formal” do Eu como 

sua “determinação, última e insuperável” (§ 61; TW 8, p. 148; M., p. 139). A subjetividade do pensar se 

opõe, assim, à verdade como universalidade concreta dentro de si. Na filosofia kantiana, o pensar 

contradiz a si mesmo. Pois em sua determinação mais elevada, a razão, as categorias do pensar não têm 

aplicação. O ponto de vista oposto, mas igualmente deficiente, é o de Jacobi. Jacobi concebe o pensar como 

uma atividade apenas particular do entendimento. Com isso, ele rebaixa o pensar como tal a um pensar 

finito do entendimento e, assim, também o declara incapaz de compreender a verdade. Em ambas as 

formas básicas da filosofia moderna, o pensar se opõe à verdade, que Hegel pretende explicar. 

O pensar como atividade do particular é o pensar do entendimento, cujas categorias são 

“determinações limitadas, formas do [que é] condicionado, dependente, mediatizado” (§ 62; TW 8, p. 148; 

M., 139s). Para o pensar finito do entendimento, não há transição para o infinito, para o verdadeiro. 

Segundo Hegel, Jacobi se opõe, com razão, a todas as provas tradicionais de Deus. Pois as 

determinações do pensar do entendimento transformam “o verdadeiro, o infinito, o incondicional” 

“em um condicionado e mediatizado” (idem), de modo que a verdade, nesse pensar finito do 

entendimento, se transforma em não verdade. 

A reflexão de Jacobi é a seguinte: provar ou compreender um objeto significa apreendê-lo na 

forma de algo condicionado ou mediado. Na medida em que o objeto a ser compreendido é, portanto, 

o incondicionado ou o infinito, ele é transformado em algo condicionado, mediado. 

A crítica de Jacobi ao entendimento baseia-se no ponto de vista que “afirma o saber somente 

imediato de Deus e da verdade” (§ 62 obs.; TW 8, p. 148; M., p. 140). A crítica do entendimento se torna, 

para Jacobi, uma crítica do pensar e do conhecer em geral. Na polêmica de Jacobi, o pensar é 

apreendido como atividade finita, e o conhecer apenas como o conhecer do finito, que avança em 

cadeias condicionais, portanto, por meio de condições condicionadas. Explicar ou compreender é 

mediação (mecânico-causal): “mostrar algo como mediatizado por um Outro”, de modo que todo o 

conteúdo compreendido é apenas um “particular, dependente e finito” (§ 62 obs.; TW 8, p. 149; M., p. 140), 

mas o infinito, o verdadeiro ou Deus estão fora do conhecer. 

Ao mesmo tempo, existe uma diferença entre a crítica kantiana e a crítica jacobiana do 

entendimento. Na filosofia kantiana, a finitude das categorias está fundamentada na subjetividade do 

pensar. Na crítica do entendimento de Jacobi, as categorias são abordadas de acordo com sua 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              5/15 

determinação, sendo conhecidas como finitas. Jacobi radicaliza, portanto, a crítica kantiana do 

entendimento. Ao mesmo tempo, Jacobi se opõe às consequências da afirmação de Kant de que, como 

só nos é possível o conhecimento causal-mecanicista do finito, a ideia do incondicionado ou de Deus é 

para nós algo além, vazio e sem realidade. 

Por um lado, o pensar como atividade do particular é apenas conhecimento do finito; por 

outro lado, afirma-se ao mesmo tempo que a verdade, o infinito ou Deus são para a razão. Essa 

aparente contradição se dissolve pela distinção entre saber mediado e saber imediato. O saber 

mediado refere-se a conteúdos finitos. A razão, enquanto saber imediato, corresponde à fé em Deus. 

O pensar finito e mediado do entendimento se opõe à razão como saber imediato ou fé. – Por um 

lado, a filosofia da imediatez de Jacobi é, na visão de Hegel, um avanço em relação a Kant, porque ela 

mantém firme, em sua crítica do entendimento, em um saber da razão; por outro lado, é um 

retrocesso em relação a Kant, porque separa a razão como saber imediato ou fé das mediações 

relativas do entendimento. Assim, segundo Hegel, Jacobi também falha em compreender a 

especificidade do conhecimento da razão. 

Hegel deixa clara essa falha, em primeiro lugar, na discussão sobre a ambiguidade dos termos 

“saber imediato”, “fé”, “pensar” e “intuição” (§ 63, obs.; TW 8, p. 150-152; M., p. 141-143), cuja causa 

ele atribui ao uso arbitrário dessas categorias, consideradas conhecidas, por Jacobi (cf. idem). 

Por um lado, segundo Hegel, o saber de Jacobi é oposto à fé; por outro lado, a fé também é 

determinada como saber, ou seja, como saber imediato. A fé é saber imediato. O pensar é oposto ao 

saber imediato, à fé e à intuição, na medida em que se trata de intuição empírica. Na intuição 

intelectual, por outro lado, o pensar e a intuição se fundem: intuição pensante. 

A principal crítica de Hegel refere-se ao uso do conceito de fé. Jacobi tem um conceito muito 

amplo de fé. Olhando mais de perto, ele aparece em Jacobi com dois significados: primeiro, como fé 

na existência das coisas sensíveis e, segundo, como fé no verdadeiro e no eterno. Hegel critica Jacobi 

por não diferenciar suficientemente esses significados. A fé em Deus tem um caráter essencialmente 

diferente da fé nas coisas sensíveis. Trata-se aqui de uma palavra com o mesmo som, mas com 

significados muito diferentes. Quando se fala da fé em Deus, não se trata de um objeto sensível, mas 

de um objeto de “conteúdo em si universal”, que, como tal, é um objeto para o “espírito pensante”  

(§ 63 obs.; TW 8, p. 151; M., 142). 

Em seu significado comum, a intuição e a fé diferem do pensar. Se a fé e a intuição forem 

entendidas em um sentido mais elevado, a saber, como fé em Deus, como intuição intelectual de Deus, 

então se abstrai justamente o que constitui a diferença entre fé, intuição e pensar. A pura intuição e o 

puro pensar revelam-se como sendo a mesma coisa. O uso irrefletido que Jacobi faz do saber, da fé, do 

pensar e da intuição faz com que essas categorias distintas e ambíguas se confundam em uma só. 

A expressão “fé”, no entanto, tem a vantagem particular de lembrar no Deus cristão, de modo 

que a filosofia da fé parece, à primeira vista, essencialmente cristã e piedosa. Mas, segundo Hegel, não 

devemos nos deixar enganar pela “mera semelhança das palavras” (§ 63 obs.; TW 8, p. 152; M., p. 142). 

A fé cristã e a fé de Jacobi são essencialmente diferentes. A fé cristã inclui a autoridade da Igreja, é um 

conteúdo objetivo e rico dentro de si, um sistema da doutrina e do conhecimento. A fé de Jacobi tem 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              6/15 

apenas a revelação subjetiva como sua autoridade, está indeterminada dentro de si, de modo que ela 

permite todos os possíveis conteúdos de fé. A fé de Jacobi limita-se ao “Deus em geral”, ao “Ser 

supremo”. Ele não é “outra coisa senão o seco Abstrato do saber imediato” (idem). Assim, o conceito de 

Deus de Jacobi coincide com a crítica religiosa do Iluminismo, que não deixava de Deus nada além da 

“caveira de uma essência abstrata e vazia, que não pode ser conhecida” (Hegel, TW 4, p. 431). Para Jacobi, 

fé e saber imediato são, portanto, o mesmo que inspiração, revelação do coração, além de bom senso, 

common sense, senso comum. Todas essas formas têm “a imediatez” do fato “por seu princípio”, “com 

que um conteúdo se encontra em sua consciência” (§ 63; TW 8, p. 152; M., p. 143). 

2. O que Hegel reconhece de válido e o que ele critica no saber imediato da 

razão? 

Para Hegel, é de grande importância que o saber imediato do incondicionado, do eterno ou de 

Deus saiba que sua representação também é. É o ser de Deus e, portanto, da razão, que está 

diretamente ligada à representação na consciência. O saber imediato tem, assim, a certeza de que a 

representação ou o pensamento é a Coisa (Sache) que existe fora de sua consciência. Para Hegel, o 

saber imediato da razão de Jacobi é a crença de que a razão divina reina no mundo. 

A filosofia da razão de Hegel não contradiz de forma alguma o saber imediato de Jacobi. 

Embora ela se esforce por provar a unidade do pensamento e do ser, “isto é, por mostrar que é da 

natureza do pensamento ou da subjetividade mesma, [o fato de] ser inseparável do ser ou da 

objetividade” (§ 64 obs.; TW 8, p. 153; M., p. 144), ela se satisfaz, em todo caso, com a afirmação e a 

demonstração de que seus pensamentos são “fatos da consciência” (§ 64 obs.; TW 8, p. 153; M., p. 144) e 

coincidem com a “experiência” (idem). “A diferença entre o afirmado saber imediato e a filosofia”, diz 

Hegel, “reduz-se somente a que o saber imediato assuma uma posição excludente, ou uma posição em 

que se opõe ao filosofar” (§ 64 obs.; TW 8, p. 153s, M., p. 144). 

O saber imediato não é necessariamente errado. O ponto de vista do saber imediato só é 

errado na medida em que ele não se compreende como resultado do movimento reflexivo do 

pensamento filosófico, mas se fixa em si mesmo, afirmando-se como verdade irreflexiva contra o 

pensar reflexionante da filosofia. E isso significa para Hegel que o ponto de vista da imediatez, na 

medida em que ele é o da razão, é essencialmente mediado pela suprassunção da mediação do 

entendimento, quer dizer, pela demonstração da inconsistência das determinações finitas do 

entendimento. Assim se delineia o conteúdo dessa figura hegeliana: ela designa a justificativa 

pensante da crença na razão. 2 

É notável que Hegel faça uma comparação entre Descartes e Jacobi, o primeiro pensador 

moderno da metafísica do entendimento e o crítico da metafísica moderna Jacobi. No que diz respeito 

à imediatidade, a proposição do saber imediato já havia sido formulada por Descartes: “Cogito, ergo 

 
2 Hegel observa em sua resenha sobre Jacobi, de 1817, que Jacobi, precisamente em sua crítica do conhecer pensante como tal, “fundamenta 

a necessidade de uma visão completamente alterada do lógico” e, com isso, “marca uma época duradoura na história da filosofia” (TW 4, p. 

455). Hegel tenta concretizar essa visão alterada do lógico na forma de conceito da imediatez mediada pela suprassunção da mediação. 

Concretamente, isso significa que Hegel deseja justificar a crença da razão de Jacobi no pensar filosófico. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              7/15 

sum”. Essa proposição não é, na verdade, um silogismo, como já observou Descartes, mas uma 

“conexão – não mediatizada por nada – entre determinações diferentes” (§ 64 obs.; TW 8, p. 154; M., p. 

144). A proposição tem o caráter paradoxal de um “silogismo imediato” (idem). Se nesta proposição 

houvesse uma dedução por meio de um silogismo, teríamos um clássico petitio principii (cf. § 64; TW 

8, 155; M., p. 145), pois, para chegar a esse silogismo, já se pressupõe o ser do Eu pensante. É, 

portanto, Descartes quem vê a inseparabilidade do pensar e do ser contida no saber imediato, e 

precisamente como “um princípio, o [que há de] mais certo e [de] evidente” (§ 64 obs., TW 8, p. 155; 

M., p. 145), a partir do qual se deve partir e que derruba todo o ceticismo, de modo que “as 

proposições modernas de Jacobi e outros [como Fichte e Schelling] sobre essa conexão imediata só 

podem ser contar por repetições supérfluas” (idem), como diz Hegel.  

Isso também esclarece a oposição entre Descartes e Jacobi: se Descartes “deu origem às 

ciências modernas” (§ 77; TW 8, p. 166; M., p. 154s), Jacobi rejeita “todos os métodos para o saber do 

que é infinito segundo seu conteúdo. Portanto, abandona-se ao arbítrio selvagem das imaginações e 

das asserções, a uma enfatuação de moralidade e a um orgulho de sentimento, ou a um opinar e 

raciocinar desmedido que se declara do modo mais enérgico contra a filosofia e os filosofemas” (§ 77; 

TW 8, p. 167; M., p. 155). Assim, fica claro: Hegel se preocupa com um método do saber capaz de 

justificar a crença em Deus ou o saber imediato da razão. 

3. Crítica de Hegel à contraposição entre o saber imediato da razão e a 

mediação do entendimento: perspectiva sobre a tarefa da lógica 

A filosofia da imediatez de Jacobi, segundo Hegel, não se limita a demonstrar a falsidade do 

saber mediado isoladamente, mas afirma, ao contrário, “que o saber imediato, só tomado isoladamente, 

com exclusão da mediação, tem por conteúdo a verdade” (§ 65; TW 8, p. 155; M., p. 145), tem, portanto, 

uma compreensão insuficiente do saber imediato da razão. Nisso, segundo Hegel, o ponto de vista da 

imediatez contradiz-se a si mesmo, pois, com a exclusão da mediação, ele recai na relação da 

mediação externa, que se baseia na fixação de determinações finitas, sobre a qual ele erroneamente 

pensa ter ido além. A filosofia da imediatez de Jacobi recai, portanto, no “ou [isso]/ ou [aquilo]” (§ 65; 

TW 8, p. 155; M. p. 145) do entendimento metafísico. 

Hegel deseja deixar este ponto expressamente sem desenvolvimento, porque aqui o que 

importa é a complexa relação entre imediatez e mediação, cujo lado lógico é apresentado na Ciência da 

Lógica: “Em si, o que importa é a lógica da oposição entre a imediatez e a mediação” (§ 65; TW 8,  

p. 155s; M., p. 146). O tema específico da lógica da essência é o “tratado sobre a unidade essencial – 

que a si mesma se põe – da imediatez e da mediação” (§ 65 obs.; TW 8, p. 156; M., p. 146), um 

processo no qual a autossubsistência da imediatez é desmascarada como aparência contra a 

mediação. A lógica da essência mostra o que a imediatez realmente é, a saber, não ser apenas 

imediatez contra a mediação. A essência é, na verdade, “a imediatidade que é imediatidade enquanto 

pura mediação ou enquanto negatividade absoluta” (Hegel, 2017, p. 42). Na dimensão especulativa 

profunda da dialética de Hegel, o ponto de vista da filosofia da imediatez de Jacobi é, portanto, 

revogado e preservado ao mesmo tempo. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              8/15 

Não é de se surpreender, portanto, que a forma especulativa de conceito de Hegel tenha 

surgido em resposta à filosofia da imediatez de Jacobi. Hegel traduz inicialmente a terminologia do 

apêndice VII da segunda edição do escrito de Jacobi Sobre a doutrina de Spinoza em cartas ao senhor 

Moses Mendelssohn 3 para uma linguagem conceitual formal. Isso lhe permite obter, a partir da 

correlação conceitual entre imediatez e mediação, a unidade de um único pensamento, que em sua 

expressão linguística revela claramente sua conexão com Jacobi, precisamente na veemente crítica que 

faz a ele. Da crítica à contraposição de Jacobi entre imediatez (da razão) e mediação (do 

entendimento) surge uma filosofia (da razão) da unidade mediada entre imediatez (da razão) e 

mediação (do entendimento). Essa forma especulativa do conceito é realizada pela lógica uma vez 

mais, agora no âmbito do próprio pensar. Por isso, torna-se necessário esclarecer o significado mais 

profundo dessa forma especulativa do conceito. 

Na introdução à lógica enciclopédica, porém, a compreensão do significado dessa forma 

especulativa de conceito é dificultada pelo fato de que o “saber exclusivamente imediato” é recebido 

apenas como um “fato” (e não em sua forma lógica da imediatidade), portanto, apenas segundo essa 

“reflexão exterior” (§ 65; TW 8, p. 155; M., p. 146). A crítica à imediatez fixada a si do saber imediato é 

aqui conduzida com base na forma como o saber imediato se manifesta na história da filosofia, isto é, 

com base na filosofia de Jacobi. 

Com base em diversas experiências, Hegel demonstra a mediação factual de todo o saber 

supostamente imediato (cf. §§ 66-78). Se o saber imediato for considerado como “fato” (§ 66; TW 8, p. 

156; M., p. 146), de acordo com a autointerpretação de Jacobi (“Nós apenas trazemos fatos à luz” 4), a 

consideração é direcionada para o “terreno da experiência”, para um “fenômeno psicológico” (idem). 

Nesse contexto, Hegel se refere a “verdades” que são “resultado das considerações mais complexas, 

sumamente mediatizadas” (idem) e que, no entanto, se apresentam “imediatamente em sua consciência” 

àquele para quem tais conhecimentos se tornaram familiares e habituais. “Em todos esses casos” – diz 

Hegel – “não só a imediatez do saber não exclui sua mediação do mesmo, mas são de tal modo unidas 

que o saber imediato é até mesmo produto e resultado do saber imediatizado” (idem). 

Também o “saber imediato de Deus, do direito e da ética” é pura e simplesmente condicionado pela 

mediação, “que se chama desenvolvimento, educação, cultura” (§ 67; TW 8, p. 157; M. p. 147). Na concepção 

do conhecimento como recordação está incluído o desenvolvimento do que existe em si e, com isso, a 

mediação. Ele se aplica à suposição de ideias inatas, que inicialmente existem em si, como predisposição no 

ser humano, mas só chegam à consciência através da educação etc., ou seja, através da mediação. 

Nas experiências mencionadas, Hegel se refere à mediação, que se mostra “ligad[a]” ao saber 

imediato (§ 68; TW, TW 8, p. 158; M., p. 148). Isso poderia provocar a objeção de que essa “conexão” é 

apenas uma “conexão empírica exterior” (idem), que não está fundamentada no essencial da Coisa 

(Sache). Para Hegel, porém, ela também se revela “para a própria observação empírica como sendo 

 
3 Friedrich Heinrich Jacobi, Über die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn. Beilage VII, Hamburg: Meiner Verlag, 2000, 

p. 271-293. 

4 Friedrich Heinrich Jacobi. “David Hume über den Glauben oder Idealismus und Realismus. Ein Gespräch (1787)“. In: Schriften zum 

transzendentalen Idealismus, herausgegeben von Walter Jaeschke und Irmgard Maria Piske, 2,1 : 5–112. Werke. Hamburg: Meiner: Frommann-

Holzboog, 2004, p. 106. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              9/15 

essencial e inseparável por ser constante” (idem), portanto, sempre ocorre. Além disso, o saber 

imediato de Deus “por si mesmo” mostra que é “um elevar-se sobre o sensível, o finito” e, portanto, 

“tem esse caminho da mediação por sua pressuposição e condição” (§ 68; TW 8, p. 159; M. p. 148). 

E, finalmente: também a “passagem” da “ideia subjetiva” para o ser, da subjetividade para a 

objetividade, da razão para a efetividade, que “para o ponto de vista do saber imediato constitu o 

interesse maior e é afirmado essencialmente como uma conexão originária e carente de mediação” (§ 

69; TW 8, p. 159; M., p. 148s), mostra que a mediação é interna a ela, e não a mediação externa, mas a 

mediação dentro de si mesma. 

Já na afirmação do ponto de vista do saber imediato está implícito que “a ideia só é o 

verdadeiro por mediação do ser e, inversamente, o ser só o é por mediação da ideia” (§ 70; TW 8, p. 159s; 

M., p. 149). O saber imediato não quer, com razão, a imediatez do ser abstrato ou a unidade da ideia 

para si, mas a unidade da ideia com o ser. Portanto, seria pura carência de pensamento não ver que “a 

unidade de determinações diferentes” (§ 70; TW 8, p. 160) não é unidade imediata, mas é apenas 

verdade como unidade mediada dentro de si. O decisivo nessa ideia, porém, é que com essa unidade 

não se entende uma identidade na diferença ôntica entre ideia e ser, subjetividade e objetividade, 

razão e efetividade, mas uma identidade ontológica dessas determinações diferentes. 

O resultado é o seguinte: foi demonstrado como fato que a determinação da mediação está 

contida na própria imediatez, um fato contra o qual a razão, de acordo com seu próprio princípio do 

saber imediato, segundo o qual isso é um fato, não pode objetar nada. O entendimento, que se apega 

à oposição absoluta entre imediatez e mediação, cria para si mesma a dificuldade de unir ambas. Essa 

dificuldade não existe no fato, assim como desaparece no conceito especulativo. 

Para Hegel, porém, não apenas a unidade ontológica irredutível da ideia com o ser dentro de 

si é mediada, mas ela própria é mediada como unidade, e isso através de uma prova indireta, através 

da demonstração da inconsistência das determinações finitas do entendimento, principalmente as da 

subjetividade e da objetividade. A unidade ontológica da ideia da razão absoluta é mediada pela 

superação dessa oposição do entendimento. 

4. A história da decomposição do saber imediato 

Hegel apresenta três consequências negativas do ponto de vista unilateral da imediatez (§§ 71-

73): (1) No saber imediato, o “critério da verdade” (§ 71; TW 8, p. 160; M., p. 149) não é a natureza do 

conteúdo, mas o fato da consciência, e precisamente da consciência subjetiva. Nele deve estar a 

evidência da verdade de um conteúdo. O ponto de vista de uma teoria subjetiva da evidência da 

verdade permanece unilateral, mesmo quando a consciência subjetiva é ampliada para a consciência 

de todos. O saber imediato é a base de uma teoria do consenso da verdade, que Hegel critica. Ao 

apelar para o “consensus gentium” (§ 71; TW 8, p. 161; M., p. 150), já se admite que a mera certeza 

subjetiva não é suficiente como critério de verdade. Em vez de apenas assegurar que a intelecçao 

subjetiva da essência de Deus pertence” à natureza do espírito mesmo” (§ 71; TW 8, p. 162; M., p. 

150), o pensar racional deve ser desenvolvido de forma que sua intelecção se torne efetivamente 

universal e necessária. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              10/15 

A “categoria do consenso universal” (§ 71; TW 8, p. 161, M., p. 150) tem, segundo Hegel, como 

base a particularidade e a contingência da consciência subjetiva do indivíduo. É a universalidade que 

não tem necessidade dela e, portanto, não é suficiente para a consciência do pensar. Para poder ser 

um critério da verdade, a consciência subjetiva deve ser conduzida ao conceito da razão, quer dizer, 

deve superar sua particularidade para que suas intelecções possam ter o caráter de uma 

universalidade racional. 

(2) Se o saber imediato é o critério da verdade, segue-se que toda superstição e idolatria são 

declaradas verdadeiras e que o conteúdo mais injusto e imoral da vontade está justificado, quer dizer, 

dotado de uma boa razão. A mera imediatez do saber de Deus não pode proteger-se da decomposição 

na falsidade e na amoralidade. 

A forma do saber imediato tem (3) como consequência que o universal se torna “abstração”, “de 

modo que Deus se torna essência sem determinação” (§ 74; TW 8, p. 163; M., p. 152). O saber imediato de 

Deus se estende apenas ao fato de “que Deus é, não o que Deus é” (§ 73; TW 8, p. 163; M., p. 152). Qualquer 

determinidade de conteúdo levaria a um saber mediado. Assim, a religião está reduzida em seu conteúdo 

ao “Deus em geral” (idem). O saber imediato admite, assim, quão miseravelmente vazio ele é. 

Hegel atribui essa história da decomposição do saber imediato de Deus à natureza universal da 

forma da imediatez. Por ser unilateral, a forma da imediatez torna seu conteúdo unilateral e, portanto, 

finito. O conteúdo unilateral posto pela forma da imediatez é um conteúdo finito. Ela confere ao 

universal a unilateralidade da abstração, da universalidade abstrata do entendimento, de modo que 

Deus, ou o incondicionado, se torna “essência sem determinação” (§ 74; TW 8, p. 163; M., p. 152).  

Ao particular, que se refere a outro, ela dá a “determinação de ser, de referir-se a si mesmo” (§ 74; TW 8, 

p. 163; M., p. 152). Assim, o finito é posto como absoluto. A forma da imediatez confirma, portanto, a 

oposição do entendimento entre o absoluto e o finito e entre a subjetividade e a objetividade. 

Como a forma da imediatez “é absolutamente abstrata, indiferente a qualquer conteúdo e, 

exatamente por isso, susceptível de qualquer conteúdo” (§ 74; TW 8, p. 163; M., p. 152), ela pode tornar 

absoluto qualquer conteúdo falso. Somente a intelecção da dependência do conteúdo, por meio de sua 

mediação por outro, o rebaixa a uma finitude e falsidade. Para Hegel, ao contrário, a verdade é um 

conteúdo que não é mediado por outro, não é finito, mas é mediação consigo mesmo “e, desse modo é, 

em um só, mediação e relação imediata consigo mesmo” (§ 74; TW 8, p. 164; M., p. 152). Na medida em 

que a razão absoluta, em sua irredutibilidade e imediatez, contém a mediação dentro de si, o finito e a 

diferença entre subjetividade e objetividade não estão fora, mas apenas como seu momento. 

Consequentemente, vale o seguinte: “Deus só pode chamar-se espírito na medida em que é 

conhecido como mediando-se em si mesmo consigo” (§ 74; TW 8, p. 163; M., p. 152). Deus é espírito, ou 

melhor, só compreendemos Deus como espírito quando o sabemos como “mediando-se em si mesmo 

consigo” (idem). Essa exigência é cumprida quando compreendemos a irredutível imediatez da razão 

em sua autofundamentação reflexiva, quer dizer, como mediada pela contrariedade e pela 

autosuprassunção de todas as categorias finitas e não racionais do entendimento. 

Em última análise, verifica-se que, apesar de toda a retórica diferente, a metafísica tradicional 

e a filosofia da imediatez são, no fundo, filhas do mesmo espírito. A filosofia da imediatez, que 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              11/15 

acreditava ter superado a “identidade de entendimento da metafísica e do Iluminismo” (§ 74; TW 8, 

p. 164; M., p. 152), faz “imediatamente dessa imediatez – isto é, da abstrata relação-a-si [mesmo], da 

identidade abstrata – o princípio e o critério da verdade. Pensamento abstrato (a forma da metafísica 

reflexiva) e intuir abstrato (a forma do saber imediato) são uma só e a mesma coisa” (idem). 

O ajuizamento de Hegel da terceira posição do pensamento a respeito da objetividade 

(verdade) apresentou e criticou o ponto de vista de Jacobi no que ele “imediatamente indique e 

admita em si mesmo” (§ 75; TW 8, p. 164; M., p. 153). A crítica de Hegel à filosofia da imediatez de 

Jacobi tem um duplo resultado: 1. Foi “mostrado como falso de fato que haja um saber imediato, um 

saber sem mediação, seja com Outros, seja nele mesmo, consigo” (§ 75 TW 8, p. 164f.; M., p. 153), 2. 

“se declarou, como inverdade de fato, que o pensar só proceda por determinações imediatizadas 

através de outra coisa – finitas e condicionadas e que assim essa mediação mesma não se suprassuma 

também na mediação” (§ 75, TW 8, p. 165; M., p. 153). Jacobi não conheceu esta última, a verdadeira 

natureza do pensar essencial, e, por isso, considerou erroneamente a acusação correta que ele faz ao 

entendimento reflexionante como acusação ao pensar em geral, e, portanto, também ao pensar 

racional. Jacobi não contesta o pensar deficiente do entendimento, mas o próprio pensar; ele critica o 

pensar como pensar. 

A lógica de Hegel desenvolve a forma de conceito (Begriffsform) que prova que a verdadeira 

estrutura racional do conhecer “não prossegue seu curso nem em uma imediatez unilateral, nem em 

uma mediação unilateral” (§ 75, TW 8, p. 165; M., p. 153). Na forma de conceito da unidade mediada 

entre imediatez e mediação, que já está em ação na lógica do ser, se destaca na lógica da essência e é 

finalmente justificada na lógica do conceito, estas são destruídas em sua unilateralidade. Mas, mesmo 

que já tenha ficado mais ou menos claro o significado dessa forma de conceito, resta saber como, após 

a apresentação crítica de Hegel da história da decomposição do saber imediato da razão, o ponto de 

vista de Jacobi também é preservado de forma positiva na forma de conceito de Hegel. 

Da comparação entre o “princípio do saber imediato” e a “metafísica [...] ingênua” resulta que 

a filosofia moderna da imediatez “retornou a esse começo, que essa metafísica teve nos tempos 

modernos com filosofia cartesiana” (§ 76; TW 8, p. 165; M., p. 153). Os dois pontos de vista têm em 

comum: 1. A unidade simples e inseparável do pensar e do ser do Eu pensante (“cogito, ergo sum”), 

que é o conhecimento absolutamente primeiro e mais certo. 2. A unidade inseparável da 

representação de Deus e de sua existência, que ao mesmo tempo deve garantir a unidade essencial da 

razão e da efetividade 5.  

Ao mesmo tempo, há uma diferença entre os dois pontos de vista em dois aspectos: 1. A filosofia 

de Descartes parte do cogito e de Deus como base indubitável do pensar, que, na verdade, devem ser 

considerados como “pressupostos não demonstrados e tomados como indemonstráveis” (§ 77; TW 8, p. 

166; M., p. 154), para a investigação científica da natureza. Descartes entendeu, portanto, a relação entre 

o Eu e Deus como garantia da verdade para a atividade cognitiva ulterior, mas não conseguiu prová-la. 

A filosofia da imediatez de Jacobi, por outro lado, chega à conclusão igualmente deficiente de que as 

ciências empíricas são um “conhecimento” que “procede por mediações finitas, só reconhece o finito e 

 
5 Enquanto a identidade entre pensar e ser é evidente no Eu, no Absoluto ela é, a princípio, uma afirmação dogmática. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              12/15 

não contém verdade alguma” (§ 77, TW 8, p. 166s; M., p. 155). Com isso, Jacobi rejeita as ciências 

empíricas. Por outro lado, ele exige da “consciência sobre Deus que se atenha àquela crença, na verdade 

totalmente abstrata” (idem), não avançando, portanto, para o conhecimento do Absoluto. 

2. A filosofia da imediatez de Jacobi é contraditória, pois, por um lado, não altera o método do 

conhecer científico comum introduzido por Descartes e dá continuidade às ciências empíricas sem 

reflexão, mas, por outro lado, rejeita o método e, com isso, “todos os métodos para o saber” (§ 77, TW 

8, p. 167; M., p. 155), inclusive os métodos para o saber do absoluto. O ponto de vista da filosofia da 

imediatez revela-se um ponto de vista baseado em meras pressuposições e asseverações. É necessário, 

portanto, um conhecer que prove a necessidade da fé em Deus e na razão. 

O ponto de vista da Ciência da Lógica de Hegel baseia-se, portanto, tanto numa crítica como 

numa preservação positiva da filosofia da imediatez de Jacobi. Assim como ao entrar nessa ciência é 

preciso abandonar todos os pressupostos ou preconceitos, também é preciso deixar de lado a “oposição 

de uma imediatez autônoma do conteúdo ou do saber e, inversamente, de uma mediação igualmente 

autônoma” de Jacobi, “por ser uma simples pressuposição, e asseveração arbitrária” (§ 78; TW 8, p. 167; 

M., p. 155). Na ciência, “semelhantes determinações” são elas próprias submetidas a investigação. Ela 

conhece “que deve ser conhecido o que há nelas e em suas oposições” (idem). Na ciência especulativa, 

o ceticismo em relação ao saber do finito está ligado ao conhecimento da razão como identidade entre 

subjetividade e objetividade. Mas como se pode fundamentar essa identidade? A resposta de Hegel é: 

através do ceticismo transformado em dialética. 

O ceticismo como uma “ciência negativa” autossubsistente (§ 78 obs.; TW 8, 168; M., p. 155), 

que sistematicamente estabelece todas as formas finitas do conhecer e prova sua nulidade, “seria não 

somente um caminho desagradável, mas também supérfluo, por motivo de que a própria dialética é 

um momento essencial da ciência afirmativa” (§ 78 obs.; TW 8, p. 168; M. p. 156). A dialética não 

constitui mais, como no início do período de Jena, uma parte introdutiva da ciência do absoluto 

distinta da ciência filosófica, mas sim uma parte integrante dela. 

Ao contrário da ciência do absoluto, o ceticismo teria a deficiência de “encontrar as formas 

finitas só empiricamente e de não cientificamente; e acolhê-las como dadas” (§ 78 obs.; TW  8, p. 168; 

M., p. 156). Dentro da lógica, por outro lado, as determinações finitas do pensar não são coletadas 

empiricamente, mas derivadas sistematicamente em sua necessidade.  

“A exigência de tal ceticismo consumado, é a mesma de que a ciência dever ser precedida pela 

dúvida a respeito de tudo, quer dizer, pela total ausência de pressuposição a respeito de tudo” (idem). O 

ponto de vista da lógica toma, portanto, como base a primeira proposição de Descartes, “de omnibus 

dubitandum est”. Essa exigência já está presente na “resolução de querer pensar puramente” (idem), 

portanto, pelo ato da “liberdade”, “que abstrai de tudo e apreende sua pura abstração – a 

simplicidade do pensar” (idem). O ceticismo se reduz a um ato de vontade, pelo qual se assume o 

ponto de vista da lógica, o pensar absoluto, isto é, o pensar do absoluto. Assim, não se pode descartar 

totalmente a suposição de que a Ciência da Lógica de Hegel se baseia em uma crença voluntária na 

razão, que reproduz o dogmatismo da metafísica ou da filosofia da imediatez de Jacobi. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              13/15 

Considerações finais: A lógica de Hegel e a crença na razão 

A operação fundamental de Hegel, que consiste na imediatez da razão mediada pela 

suprassunção da mediação do entendimento, não pode ser interpretada como prova, mas como 

justificativa da fé de que a razão divina reina no mundo. O fato de o entendimento que chegou à 

razão não ser apenas subjetiva, mas objetiva, por conseguinte, a concepção da identidade entre 

subjetividade e objetividade, acompanha uma suspensão infundada da diferença ôntica entre pensar 

e efetividade, razão e mundo. O programa da lógica de Hegel depende da negação da diferença 

ôntica entre o pensar e o objeto do pensar, que Schelling já praticava em sua filosofia da identidade. 

Como o pensar racional é capaz de apreender a identidade de seus objetos, a conclusão infundada é 

que a identidade essencial dos objetos consiste nas determinações do pensar. Para Hegel, o idealismo 

ontológico da razão leva à dependência ôntica do mundo. Isso também explica por que, para Hegel, a 

lógica deve cumprir a exigência metodológica de derivar toda a totalidade do mundo a partir do 

pensar racional. Como essa posição do idealismo ontológico da razão não pode ser fundamentada 

argumentativamente, ela deve recorrer a uma crença na razão, a uma crença de que a razão reina no 

mundo, o que tanto fascinava Hegel em Jacobi. A imediatez da razão mediada pela supressão da 

mediação do entendimento nada mais é do que a justificativa pensante dessa crença na razão e a 

lógica de Hegel é sua explicação epistêmica6.  

Esse ponto inicial lança luz sobre o contexto em que Hegel diagnostica as premissas críticas do 

entendimento e o surgimento do saber imediato, identificando na filosofia moderna três posições 

fundamentais frente à objetividade: o realismo metafísico, o criticismo kantiano e o saber imediato de 

Jacobi. É nesse último que Hegel vê um avanço decisivo, pois Jacobi aprofunda a crítica kantiana ao 

entendimento finito ao sustentar que as determinações do pensar não alcançam o incondicionado. 

Entretanto, ao mesmo tempo em que rompe com o mecanicismo do entendimento, Jacobi fixa-se na 

certeza imediata do Absoluto sem submetê-la ao crivo do conceito. Hegel reconhece o mérito desse 

deslocamento da questão da verdade para além do entendimento, mas indica que a recusa à 

mediação o faz permanecer numa unilateralidade que exigirá superação dialética. 

Essa tensão reaparece no exame que Hegel faz do que afirma e do que critica no saber 

imediato da razão. Para ele, Jacobi capta algo essencial: a certeza viva de que a razão, ou o divino, 

manifesta-se diretamente no mundo e se oferece à consciência sem necessidade de demonstrações 

externas. Esse momento intuitivo confere à razão um vigor existencial que Hegel valoriza como ponto 

de partida indispensável. Contudo, critica o caráter autorreferido e fechado dessa certeza imediata, 

que se declara absoluta sem se interrogar, rejeitando o trabalho conceitual que poderia fundamentá-la 

de forma mais rigorosa. O problema não reside no conteúdo — a crença na razão ou em Deus — mas 

na forma dogmática como se fixa. 

Diante disso, Hegel move-se para criticar a contraposição rígida que Jacobi estabelece entre o 

saber imediato e a mediação do entendimento. Mostra, pela dialética, que toda imediatidade é já 

 
6 Se a razão prevalece no mundo, diria Marx, não é uma questão teórica – como tal, ainda é tratada por Jacobi e Hegel –, mas uma questão 

prática. A resposta a essa pergunta é medida, por exemplo, pelo fato de as instituições da sociedade serem benéficas ou não para os 

membros da sociedade. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              14/15 

mediada: a consciência que proclama o saber imediato do absoluto é, na verdade, produto de longos 

processos históricos, educativos e culturais que foram progressivamente incorporados e esquecidos. A 

imediatez não é um ponto exterior ao movimento do pensamento, mas um resultado interno que 

aparece como se fosse originário. Dessa forma, Hegel dissolve a aparente alternativa entre fé imediata 

e raciocínio mediado, reintegrando-os numa unidade dinâmica em que a imediatez se revela como o 

momento reconciliado da mediação superada. 

É essa perspectiva que também permite a Hegel narrar a história da decomposição do saber 

imediato, evidenciando como sua unilateralidade, ao erigir a pura subjetividade em critério último da 

verdade, termina por se desfazer. Isolado no indivíduo ou no mero consenso de consciências finitas, o 

saber imediato não oferece salvaguardas contra o erro, o preconceito ou a superstição. Além disso, ao 

renegar a mediação conceitual, reduz o absoluto a uma abstração sem efetividade, falando-se apenas 

em um “Deus em geral”. Assim, o saber imediato paradoxalmente se anula, seja pela fragilidade de seu 

suporte subjetivo, seja por tornar-se cúmplice da mesma abstração que criticava no entendimento finito. 

Por fim, é na lógica que Hegel encontra a síntese e a superação de todas essas tensões. Ele não 

rejeita o impulso de Jacobi — a crença na razão e no absoluto — mas lhe confere um fundamento 

radicalmente outro. Sua lógica demonstra aquilo que a fé imediata apenas afirma: que pensar e ser, 

subjetividade e objetividade, pertencem a uma só realidade. Contudo, essa unidade não é uma 

certeza psicológica, mas o resultado do percurso especulativo em que as mediações do entendimento 

são dialeticamente superadas. Por isso, a lógica hegeliana é ao mesmo tempo crítica e reconstrutiva: 

ela desfaz a ilusão do imediato autossuficiente, restitui-o como momento necessário da razão 

absoluta, converte a fé em saber pensado e reconcilia o saber imediato com o pensamento que se 

conhece na unidade com o real. 

Em síntese, o itinerário hegeliano percorre o caminho desde a certeza intuitiva, celebrada, mas 

limitada em Jacobi, até sua reintegração especulativa, demonstrando que a crença na razão não é 

apenas o ponto de partida, mas também o horizonte último do saber. A lógica de Hegel, assim, não 

destrói a fé na razão, mas a reconfigura de modo a torná-la transparente a si mesma, fundando nela 

própria a exigência de pensar o mundo como racional, não por mera confiança subjetiva, mas pela 

necessidade interna do conceito que se torna o verdadeiro testemunho do divino no real.  

Declaração de disponibilidade de dados  

O presente artigo tem como foco principal contribuições de natureza teórica ou metodológica, sem a 

utilização de conjuntos de dados empíricos. Dessa forma, conforme as diretrizes editoriais da revista, 

o artigo está isento de depósito no SciELO Data.  

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517


Fé e saber: crítica simpática de Hegel a Jacob na Enciclopédia 

 

  

 

Rev. Filos. Aurora, Curitiba: Editora PUCPRESS, v. 37, e202633517, 2026              15/15 

Referências 

HEGEL, G.W.F. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I. In: Theorie-Werkausgabe (TW) Band 8. 

Eva Moldenhauer, Karl Markus Michel (Orgs.), Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1970. 

HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das ciências filosóficas em compêndio. Volume 1: A ciência da lógica. Tradução de 

Paulo Meneses. São Paulo: Loyola, 2007. 

HEGEL, G. W. F. Ciência da lógica. 2. Lógica da essência. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

HEGEL, G. W. F. [Sobre] as obras de Friedrich Heinrich Jacobi. In: MOLDENHAUER, Eva; MICHEL, Karl 

Markus (Orgs.). Escritos de Nuremberg e Heidelberg 1808-1817. Theorie-Werkausgabe (TW), v. 4, Frankfurt 

am Main: Suhrkamp, 1968. 

HEGEL, G. W. F. Resenha sobre o terceiro volume das obras de Friedrich Heinrich Jacobi. Tradução de Gabriel 

Rodrigues da Silva, Agemir Bavaresco e Christian Iber. No prelo.  

JACOBI, Friedrich Heinrich. Über die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn. Beilage 

VII, Hamburg: Meiner Verlag, 2000, p. 271-293. 

JACOBI, Friedrich Heinrich. David Hume über den Glauben oder Idealismus und Realismus. Ein Gespräch 

(1787). In: JAESCHKE, Walter; PISKE, Irmgard Maria (Orgs.). Schriften zum transzendentalen Idealismus, v. 2, 

t. 1, p. 5–112. Werke. Hamburg: Meiner; Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 2004. 

 

Editores responsáveis: Léo Peruzzo Júnior e Jelson Oliveira. 

 

RECEBIDO: 19/09/2025 

 

 

RECEIVED: 09/19/2025 

APROVADO: 21/10/2025 APPROVED: 10/21/2025 

PUBLICADO: 07/01/2026 PUBLISHED: 01/07/2026 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://doi.org/10.1590/2965-1557.038.e202633517

